
 

African Journal of Advanced Studies in Humanities and 

Social Sciences (AJASHSS) 

فريقية للدراسات المتقدمة في العلوم الإنسانية والاجتماعية المجلة الإ  
Online-ISSN: 2957-5907 

Volume 4, Issue 5, 2025 

Page No: 142-157 

Website: https://aaasjournals.com/index.php/ajashss/index 
Arab Impact factor 2025: 0.83     SJIFactor 2024: 6.856      ISI 2025: 1.191 

 2025عدد خاص: المؤتمر الأكاديمي الدولي في العلوم الاجتماعية والتربوية 

 

Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the Creative Commons 

Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Representations of Cultural Conflict in Ahmed al-Faqih’s The Ash Blower: 

A Reading of the Patterns of Power and Margin 

 
Reema Ammar Ghammouqah * 

Department of Arabic Language, Faculty of Arabic Language and Islamic Studies, 

Alasmarya Islamic University, Libya 

 

 قراءة في أنساق السلطة والهامش  :تمثيلات الصراع الثقافي في قصة نافخ الرماد لأحمد الفقيه

 
 * ريما عمار غموقة

 ، ليبيا الجامعة الأسمرية الإسلامية ،كلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية ،قسم اللغة العربية
 

*Corresponding author: r9556141@gmail.com     

Received: May 14, 2025 Accepted: September 05, 2025 Published: October 09, 2025 

Abstract:  

This research seeks to analyze the short story The Ash Blower by the Libyan writer Ahmed al-

Faqih through the lens of Cultural Criticism. It aims to highlight the representations of conflict 

between power and the margin as a cultural problematic that reflects the tensions within Libyan 

society. The study draws upon the theoretical framework of Cultural Criticism as it developed 

in the West—with figures such as Michel Foucault and Edward Said—and its transition into 

the Arabic context through the efforts of Abdullah al-Ghadami and others, viewing it as an 

epistemic practice that uncovers submerged patterns and deconstructs mechanisms of cultural 

hegemony. 

The study stems from the hypothesis that Ahmed al-Faqih’s narrative text reproduces cultural 

conflict through the duality of power and margin, revealing mechanisms of symbolic 

domination while simultaneously granting the margin the possibility of resistance. The research 

employs an analytical-cultural approach, utilizing descriptive and analytical tools to 

deconstruct textual elements and clarify their relationship to power and resistance. 

The findings indicate that The Ash Blower highlights the conflict between the center and the 

margin through complex narrative and symbolic imagery; elements such as daylight, ash, and 

night are transformed into cultural significations expressing the struggle of collective 

consciousness against the forces of marginalization. Furthermore, the text illustrates the crisis 

of the intellectual who strives to revive "daylight" in the face of a society drifting unconsciously 

toward the regeneration of darkness. Thus, the story serves as a revealing metaphor for the 

cultural dialectic in Libya, where literary narrative converges with social and political 

discourse. 

The significance of this research lies in expanding the application of Cultural Criticism to short 

stories and clarifying the mechanism of utilizing literature as a discourse of resistance against 

hegemony, thereby fostering awareness of the intricate relationship between literary texts and 

cultural patterns. 

 

https://aaasjournals.com/index.php/ajashss/index
mailto:r9556141@gmail.com


143 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

Keywords: Cultural Criticism, Power, Margin, Ahmed al-Faqih, The Ash Blower. 

 :الملخص
النقد الثقافي، لإبراز تمثيلات    منظور  يسعى هذا البحث إلى تحليل قصة "نافخ الرماد" للكاتب الليبي أحمد الفقيه من خلال

الإطار النظري للنقد   على  البحث  يعتمد .الصراع بين السلطة والهامش بوصفه إشكالية ثقافية تبرز توترات المجتمع الليبي

إلى السياق العربي عبر جهود عبد الله الغذامي وغيره،   وانتقاله الثقافي كما تبلور في الغرب مع ميشيل فوكو وإدوارد سعيد،

 .بالنظر إلى أنه ممارسة معرفية تبرز الأنساق المضمرة وتفكك آليات الهيمنة الثقافية

إنتاج الصراع الثقافي عبر ثنائية السلطة والهامش،   يعُيد  الدراسة من افتراض مفاده أن النص السردي عند أحمد الفقيه  استهُلت

المنهج الثقافي    إلى  حيث يكشف آليات السيطرة الرمزية، وفي الوقت نفسه يعطي للهامش إمكانية المقاومة. وقد استند البحث

 .التحليلي موظفاً أدوات الوصف والتحليل لتفكيك عناصر النص، وتوضيح علاقتها بالسلطة والمقاومة

النتائج عن المركز والهامش من خلال صور سردية ورمزية معقدة؛   أسفرت  بين  الصراع  تبرز  الرماد"  "نافخ  أن قصة 

عن صراع الوعي الجمعي مع قوى التهميش. كما بيّن النص أزمة   تعبّر  إلى دلالات ثقافية  تحولت  فالنهار والرماد والليل

المثقف الذي يسعى إلى إحياء "النهار" في مجابهة مجتمع يسير بلا وعي نحو إعادة توليد الظلام، وبهذا تصبح القصة استعارة 

 .كاشفة للجدلية الثقافية في ليبيا، حيث يتلاقى السرد الأدبي مع الخطاب الاجتماعي والسياسي

تبرز أهمية هذا البحث في أنه يوسّع مجالات تطبيق النقد الثقافي على النصوص القصصية القصيرة، ويوضح آلية استخدام  

 .الأدب بوصفه خطاب مقاومة للهيمنة، ممّا ينمّي الوعي بالعلاقة المتشابكة بين النصوص الأدبية والأنساق الثقافية

 

 .قصة نافخ الرماد ،أحمد الفقيه ،الهامش  ،السلطة ،النقد الثقافي :الكلمات المفتاحية

 المقدمة 

الحقل النقدي المعاصر، إذ لم يعد النص الأدبي يقُرأ  يعُد النقد الثقافي أحد أهم التغيرات التي شاهدها  

بوصفه بنية لغوية جمالية وحسب، بل أصبح يفُهم أيضًا باعتباره خطابًا حاملاً لأنساق ثقافية واجتماعية  

سياق  في  التغير  هذا  جاء  وقد  الداخلية،  صراعاته  وتمثيل  الجمعي  الوعي  تشكيل  في  تشارك  وسياسية 

ي اتضحت في الغرب مع ميشيل فوكو، رولان بارت، ثم امتدّ نطاقه ليشمل الدراسات الدراسات الثقافية الت

والاختلاف  والهوية  السلطة  قضايا  على  ركّزا  اللذين  بابا،  هومي  سعيد،  إدوارد  مع  الكولونيالية  بعد  ما 

 والتمثيل. 

وفي السياق العربي، تجلىّ النقد الثقافي مع جهود عبد الله الغذامي الذي نقل هذا المنهج إلى فضائنا  

الثقافي وشارك في صياغة مقولات النسق والأنساق المضمرَة، وقد بلورت هذه الجهود أرضية صلبة لقراءة 

 نتجها أو تعيد إنتاجها. النصوص العربية والوقوف على صلتها بالبنى الاجتماعية والثقافية التي ت

باعتبارها   والهامش،  السلطة  بين  الصراع  الثقافي قضية  النقد  بها  انشغل  التي  القضايا  أهم  ومن 

تمثيلات سردية   في شكل  الأدبية  النصوص  على  وتنعكس  والثقافية،  الاجتماعية  العلاقات  تحكم  إشكالية 

 ورمزية. 

ومن هذا المنطلق تأتي دراسة قصة "نافخ الرماد" للكاتب الليبي أحمد الفقيه، وهي من النصوص  

في   يتجلّى  الذي  فالصراع  الثقافي،  النقد  للقراءة في سياق  قابلة  تجعلها  كثيفة،  دلالة رمزية  تتضمن  التي 

عمق بين سلطة تفاصيلها السردية ليس مجرد صراع بين شخصيات، وإنما هو تجسيد رمزي لإشكالية أ

مهيمنة وهامش مقصيّ، وبين مركز يفرض هيمنته وأطراف تسعى إلى إثبات وجودها، إن صورة النفخ  

في الرماد، بما تحمله من إشارات إحياء ما خمد أو محاولة استرجاع صوت الذاكرة، تشير إلى مقاومة 

 ثقافية في وجه سلطة تريد إطفاء المعنى. 

 

 وعليه، فإن هذا البحث يركز على محورين أساسيين: 

 الإطار النظري، الذي يتناول مفاهيم النقد الثقافي.  المحور الأول:

تمثيلات الصراع الثقافي، حيث يتم تحليل قصة نافخ الرماد في ضوء هذه المفاهيم لبيان   المحور الثاني:

 كيفية اشتغال أنساق السلطة والهامش في بنيتها السردية والرمزية. 

 وتتجسّد الإشكالية المركزية للبحث في السؤال الآتي: 

 س/ كيف تجسّد قصة نافخ الرماد إشكالية الصراع الثقافي بين السلطة والهامش؟ 

 

 



144 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 فرضية البحث: 

  –في قصة نافخ الرماد  –يستهل البحث من فرضية مضمونها أن: النص السردي عند أحمد الفقيه 

يعُيد إنتاج الصراع الثقافي عبر ثنائية السلطة والهامش، حيث ينطوي على كشف آليات السيطرة الرمزية  

الرمو استدعاء  طريق  عن  وذلك  أخرى،  جهة  من  المقاومة  إمكانية  للهامش  ويمكّن  جهة،  الثقافية  من  ز 

 وتوظيف السرد باعتباره خطابًا بديلًا.

 

 أسئلة البحث:

 س/ ما هي أهم تمثيلات السلطة في القصة وكيف تبُنى سرديًا؟ 

 س/ كيف يأتي الهامش بوصفه صوتاً مضاداً للهيمنة في القصة؟ 

 س/ ما هي الإيحاءات الرمزية للنفخ والرماد والاحتراق في القصة؟ 

 س/ كيف تظُهر القصة صراعًا ثقافيًا يخترق حدود الحدث القصصي ليبرز توترات المجتمع الليبي؟ 

 س/ إلى أي مدى يشارك النقد الثقافي في فضح الأنساق المضمرة في القصة؟ 

 

 منهج البحث: 

سيستند البحث على منهج النقد الثقافي التحليلي الذي ينظر إلى النص الأدبي بوصفه منتجًا لنسق  

ثقافي متشابك مع بنيات المجتمع والسياسة والتاريخ، ويستعى من خلاله إلى الكشف عن علاقاتها بالسلطة  

 والهامش. 

 

 أهمية البحث: 

 تبرز أهمية هذا البحث في مستويات متعددة: 

بقدرتها على استنطاق   تفرّدت  التي  الفقيه،  الغنية لأحمد  السردية  التجربة  من  القصة جزءاً  تمثلّ 

 التغيرات الاجتماعية والسياسية في ليبيا من خلال السرد الرمزي.

لذلك يسعى هذا البحث إلى تطبيق النقد الثقافي على نص قصصي قصير، بما يشارك في توسيع  

 دائرة هذا المنهج داخل النقد العربي.

الرموز  دور  وعن  للسلطة،  مقاومة  خطاب  بوصفه  الأدب  اشتغال  كيفية  الدراسة  هذه  وتوضح 

 السردية في تمثيل الصراع الثقافي، وهو ما يقوّي فهم العلاقة بين الأدب والواقع، وبين النص والنسق. 

 

 المحور الأول: الإطار النظري النقد الثقافي )المفاهيم والأسس(

النص يعُدّ    يعد  لم  إذ  المعاصرة،  الدراسات الأدبية  المعرفية في  التغيرّات  أبرز  الثقافي أحد  النقد 

الأدبي يفُهم بوصفه مجرد إنتاج جمالي، بل صار ينُظر إليه باعتباره نظام متكامل من الرموز والمعاني  

سهم هذا المنهج في تفكيك  التي تعكس الأنساق الثقافية والاجتماعية والسياسية السائدة في المجتمع، وقد أ

الشكل  بين  يربط  ثقافي  منظور  من  النصوص  لفهم  جديدة  آفاقًا  وفتح  الأدبي،  للخطاب  التقليدية  البنى 

 والمضمون والسياق التاريخي والاجتماعي.  

 

 نشأة النقد الثقافي:

يعتبر النقد الثقافي وليد الدراسات الثقافية التي برزت بداياتها المبكرة بعد الحرب العالمية الأولى 

كما يرى آرثر  -وكثرت واكتملت في عصر النهضة الأوربية، والدراسات الثقافية هذه هي التي أنتجت      

رجر أنها انبثقت في السبعينيات حين  ظهور النقد الثقافي، متفاوت في تحديد بدايتها، فبينما يرى ب  -ايزابرجر

م في نشر صحيفة أوراق عمل في 1971بدأ مركز الدراسات الثقافية المعاصرة بجامعة برمنجهام في عام 

نظفر أنّ بعض الباحثين يذهب إلى أن الدراسات الثقافية تعلّقت بمدرسة فرانكفورت في   الدراسات الثقافية،

أمريكا وتعلّقت من ناحية أخرى بجامعة برمنجهام، إذ ألف العديد من المثقفين المرتبطين بمعهد البحوث  

لمجتمع خلال م  في فرانكفورت دراسات علمية حول القاعدة الاقتصادية ل1923الاجتماعية  الماركسي عام  



145 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

العشرينيات، ثمّ وجّهوا اهتمامهم خلال الثلاثينيات إلى الأبحاث المتعددة المجالات في دراسة البنية الفوقية  

 .1للثقافة 

ومن بين العلماء الذين شاركوا في تغيرّ الدراسات الثقافية الأمريكي بيتر بيرجر الذي ظهر منذ 

الفينومينولوجي، الذي اعتنى بقضايا المعرفة والوجود وكواحد من المفكرين  1960عام   م كرائد للاتجاه 

علم اجتماع المعرفة وأصحاب النظريات في الثقافة، إذ تناولت أعماله موضوعات عديدة في مجالات منها 

بالقضايا الاجتماعية   والدين واللاهوت والنظريات الاجتماعية والسياسية العامة، وقد اعتنى في دراساته 

بالمعضلات الأكثر دقة مثل التكوين الثقافي للنظم والأيديولوجيات والأنواع المجتمعية   الصغرى وكذلك 

 .2المتغيرة 

وشاركت البريطانية ماري دوجلاس كذلك في ازدهار الدراسات الثقافية إذ شغلت مديرة لمركز     

بحوث الثقافة في مؤسسة رسل سيج وشغلت كرسي افالون للإنسانيات في جامعة نورث وستر، وتعتبر  

تناولوا مسائل  كما كان بيتر برجر من قبل _ واحدة من بين المائة من العلماء الاجتماعيين الذين    –ماري  

البريطانية   النظريات  تولوا ريادة  واحدة ممن  أنها  كما  فاعلية،  أكثر  بكفية  المجتمعات  ثقافات  في  رمزية 

التقليدية في الانثروبولوجيا الثقافية، عالجت أعمالها مواضيع الترتيب الاجتماعي واتجهت إلى الجماعات 

راستها، وقدمت ماري مجموعة من الدراسات منذ البدائية وكونت منظورا لدراسة شعائرهم ومناقشتها ود 

م انطلقت اتجاه القبائل في إفريقيا بالذات، كان أبرزها كتابها الرئيس عن قبائل الليلي في كاساي،  1950عام  

إذ ركّزت أبحاثها على دراسة تلك المجتمعات واستنطاق أنواع وأنساق المعاني الرمزية والشعائرية في  

 .  3حياتهم وتحليلها 

أما الفرنسي ميشيل فوكو فقد فحص قضايا الثقافة بأسلوب مختلف نوعا ما، إذ تناولت أعماله       

دراسة النمو الثقافي والتحليل الثقافي ولكن بالاستناد على تقاليد دوركا يميه وماركسية وبنائية/ فضلا عن 

 .4انتمائه إلى التقاليد الجامعية 

ميلاد   والمعاقبة:  )المراقبة  لمؤلفاته  كانت  عام  وقد  عام  1975السجن(  الجنسانية(  و)تاريخ  م 

م، أثرها في دفع عجلة الدراسات الثقافية، من خلال وقوفها على قضايا  1980م، و)المعرفة والسلطة(  1976

مهملة لم تعالج من قبل وقد استمد فوكو منهجه الأركيولوجي )علم الآثار( الأقدم  من ليفي شتراوس في  

عى ليفي شتراوس الى  بلوغ أصول الثقافة التي تغيرّت قبل ظهور العلم بزمن  إتمام غاياته السابقة، وقد س

طويل، فسعى إلى أن يجد أصول العلاقات الثنائية المكونة لهذه الثقافة، بواسطة إيجاد التشابهات البنيوية  

دأ في تطبيقها  في أنساق القرابة لدى قبائل الهنود الحمر في البرازيل، فالتف الى نظرية )سوسير اللغوية( وب

وأنساق   الأصليين  السكان  اتجاهات  بين  لاحظها  التي  الاختلافات  بعض  توضيح  في  له  مساعدا  لتكون 

المصطلحات الرقابية لديهم وكذلك أنساق التسمية، والتنظيم الاجتماعي، ألهمته في كل ذلك المكونات التقنية  

، ومن بين العلماء الألمان كان الفيلسوف وعالم الاجتماع يورجين  5الخاصة بعلم اللغة البنيوي ومدخله العلمي 

هابرماس الذي غيرّ اهتمامه من الموضوعات الفلسفية والنظرية الصرف التي وسمت أعماله المبكرة إلى  

تحليل الإشكاليات الثقافية والاجتماعية التي تواجه المجتمعات الرأسمالية المتقدمة، وقد اعتنى في أعماله  

ا بالتطور الثقافي ونظريات الاتصال وقد سعى إلى ربط النظرية النقدية بالسياسة، وعكست كتاباته في  أيض

 . 6أثناء الحركة الطلابية اهتمامه بالحركة واهتمامه الأكبر بالدور الإيديولوجي الذي يلعبه العلم والتكنولوجيا 

 
ينظر: آرثر ايزا برجر، النقد الثقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسية، تر: وفاء إبراهيم ورمضان بسطاويسي، المجلس الأعلى للثقافة،    -   1

 .  31م، ص 2003، 1المشروع القومي للترجمة، القاهرة، ط
ينظر: فنسنت ب.ليتش، النقد الأدبي الأمريكي من الثلاثينيات حتى الثمانينات، تر: محمد يحيى، وماهر شفيق أحمد، المجلس الأعلى    -   2

 .  37م، ص 2000، 1للثقافة، المشروع القومي للترجمة، مصر، ط
ط   -   3 القاهرة،  للترجمة،  القومي  المركز  وآخرين،  احمد مصطفى  فاروق  تر:  الثقافي،  التحليل  باحثين غربيين،  مجموعة  ، 1ينظر: 

 . 25، 24م، 2008
 .  29- 27ينظر: مجموعة باحثين غربيين، التحليل الثقافي: -  4
م،  2010،  1سوريا، ط  - ينظر: ديفيد كارتر، النظرية الأدبية، تر: د. باسل المسالمه، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق   -   5

113 -115  . 
 .  208- 207ينظر: مجموعة باحثين غربيين، التحليل الثقافي:  -  6



146 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

ويعتبر إدوار سعيد واحدا من النقاد الثقافيين الذين قدروا أن يصنعوا لتوجهاتهم وآرائهم حيزا واسعا  

من الاهتمام، وقد تميزّ ادوارد سعيد ببحوثه في ميدان النظرية الأدبية والنقد الأدبي ونقد الموسيقى وغيرها  

كالعالم والنص   ما أنتجه من مؤلفات رائدةمن ميدان الفكر، وقد ارتبط اسم سعيد بالنقد الثقافي، من خلال  

 .7والناقد، والاستشراق، والثقافة والإمبريالية في ميدانه 

نلاحظ  سبق  الأدبية    وممّا  الدراسات  محدودية  على  فعل  رد  الغرب  في  الثقافي  النقد  أن ظهور 

التقليدية التي اعتمدت على الجماليات الشكلية للنصوص دون التركيز على البعد الثقافي والسياسي، وقد 

اهتم ميشيل فوكو على الارتباط بين السلطة والمعرفة، موضحاً إلى أن الخطابات ليست مجرد أدوات نقل 

 علومات، بل وسائل إنتاج للسلطة وتشكيل للوعي الاجتماعي. م

وطبقًا لإدوارد سعيد في كتابه الثقافة والإمبريالية، فإن الأدب يعكس الأيديولوجيا ويسهم في عمليات  

الهيمنة الثقافية، كما أنه يفضح الصراعات بين المركز والهامش، وبين السلطة والمقاومة، وبذلك يغدو النقد 

لتعبير عن القوة، الهوية، والمقاومة  الثقافي آلية لفهم النسق المضمَر داخل النصوص، وتعيين كيف يتم ا

 الرمزية.

 

 مفهوم النقد الثقافي: 

تباينت تعريفات النقد الثقافي بين النقاد، فمنهم من ينظر إليه على أنه بحث في الثقافة، ومنهم من  

يضُفي عليه طابعًا أكثر تخصّصًا في الأنساق الثقافية المضمرة التي تمررها الخطابات، ويعرّف أرثر أيز 

كما أفسر الأشياء بمعنى أن نقاد الثقافة  برجر النقد الثقافي على أنه "نشاط وليس مجالاً معرفياً خاصاً بذاته،  

يطبقون المفاهيم والنظريات المتضمنة في هذا الكتاب _ في تراكيب وتباديل_ على الفنون الراقية والثقافة  

 8الشعبية، والحياة اليومية وعلى حشد من الموضوعات المرتبطة" 

ويقدمّ الغذامي تعريفا للنقد الثقافي بأنه: "فرع من فروع النقد النصوصي العام، معني بنقد الأنساق  

هو غير رسمي وغير   ما  وأنماطه وصيغه،  تجلياته  بكل  الثقافي  الخطاب  عليها  ينطوي  التي  المضمرة، 

 9مؤسساتي وما هو كذلك سواء بسواء" 

وتبينّ سحر حمزة النقد الثقافي على أنه: "ممارسة نقدية تتوسل بالوسائل النقدية التقليدية لفحص  

الثقافية  تشكلها  أنظمة  عن  والكشف  وتحليلها  صوتية  صورية  لغوية  تنوعها  على  الإبداعية  النصوص 

لنصوص وكيفيات ذلك والسياسية والاجتماعية والاقتصادية المتخفية فيها، فضلا عن الاهتمام بتأثير تلك ا

 .10التأثير ووسائله" 

عبد العال: "نشاطا معرفيا يتناول بالتحليل الظواهر الثقافية كافة في ضوء العلاقة بينها وبين    ويراه

كل من المجتمع والأيديولوجيا والثقافة، وذلك من خلال الكشف عن الأنساق الثقافية الكامنة والفاعلة في  

 .11هذه الظواهر، بهدف تقويضها وتفكيكها" 

ويمثلّ النقد الثقافي عند فارس البيل على أنه: "مشروع يؤكد على ضرورة الاستفادة مما تنتجه  

العلوم الاجتماعية والإنسانية كالتاريخ وعلم الاجتماع والسياسة، يتوخى بلوغ المعارف بعد استخدام واسع  

ة في المجتمعات... يستثمر  للنظريات والمفاهيم من شتى الحقول والمعارف التي تتيح القرب من فعل الثقاف

المعطيات النظرية والمنهجية لحقول معرفية متداخلة، ليكشف عن الإشارات الثقافية المختبئة في الخطاب 

كون هذا الخطاب لا يصدر عن فراغ.. ، فهو يدرس النص من حيث علاقته بالأيديولوجيات والمؤثرات  

فكرية ويقوم بالكشف عنها وتحليلها بعد عملية التشريح  التاريخية والسياسية والاجتماعية و الاقتصادية وال

 .12النصية وبيان مدى تفاعل النص مع الثقافة، وكشف حيل الثقافة في إدراج أنساقها" 

 
 . 223وزو، ص    –أحمد العزري، النقد الثقافي بين إدوارد سعيد وعبد الله الغذامي، جامعة مولود معمري، تيزي  -  7
 .30أرثر أيزابرجر، النقد الثقافي تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسية، تر: وفاء إبراهيم ورمضان بسطاويسي، ص   -  8
 . 84،  83م، ص  2005عبد الله الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، المكرز الثقافي العربي، الدار البيضاء _ المغرب،    -   9

 .60م، ص 2017، 1سوريا، ط –سحر حمزة، جدلية الأنساق المضمرة في النقد الثقافي، دار الحوار، اللاذقية  -  10
محمد إبراهيم السيد عبد العال، منهجية النقد الثقافي بين النظرية والتطبيق: دراسة في تحليل الخطاب النقدي، مجلة فصول، القاهرة    -  11

 . 683م، ص 2017، 99، العدد 3/ 25_ مصر، 
 . 20_  18م، ص 2016الأردن،  - فارس البيل، الرواية الخليجية قراءة في الأنساق الثقافية، الأكاديميون للنشر والتوزيع، عمان  -  12



147 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

في حين يراه بوحالة "نشاطا يبحث عن الثقافي داخل الأدبي ظهر جليا أثر الدعوة إلى نقد )جديد( 

يتجاوز مقولات النقد الأدبي وعلى رأسها الجمالية إلى نقد ثقافي يهتم بالأنساق الثقافية المضمرة خلف البناء  

 .13اللغوي" 

النقد الثقافي، كما يظهر من تنوع تعريفاته، ليس مجالاً معرفياً مستقلاً بقدر    وما نلاحظه هنا هو أن

مثل:   مختلفة  معرفية  مجالات  من  ومفاهيم  مناهج  توظف  للتخصصات،  عابرة  تحليلية  ممارسة  هو  ما 

نت  الاجتماع والتاريخ والسياسة، وهو يولي اهتماما لفضح الأنساق الثقافية الكامنة في الخطابات، سواء أكا

الأيديولوجية  البنى  فضح  هدفه  أن  على  التعريفات  أغلب  وتتفق  شعبية،  ثقافية  أشكالاً  أم  أدبية  نصوصًا 

والاجتماعية التي تستثر خلف اللغة والصور والأساليب، ومن هنا يتخطى النقد الثقافي المقاربة الجمالية  

ويفضح والواقع،  الأدب  بين  يوائم  معرفيًا  ليصبح مشروعًا  تمرير  التقليدية  في  الثقافة  عبر  أنساقها    حيل 

 النصوص. 

 

 المفاهيم الأساسية في النقد الثقافي: 

 _ النسق المضمر: 1

يشمل النسق المضمر على أفكار وإشارات فيها دلالات وإضمار، إذ إنها "منكتبة ومنغرسة في  

الخطاب، ومؤلفتها الثقافة، ومستهلكوها جماهير اللغة من كتاب وقراء، يتساوى في ذلك الصغير مع الكبير،  

 .14والنساء مع الرجال، والمهمش مع المسود" 

ومن تعريفات النسق المضمر أنه "كل دلالة نسقية مختبئة تحت غطاء الجمالي ومتوسلة بهذا الغطاء  

الثقافة"  في  جمالي  غير  هو  ما  تحتها  15لتغرس  من  تختبئ  "أقنعة  أنها  النسقية  الدلالات  تحديدات  ومن   ،

 .16الأنساق وتتوسل بها لعمل عملها الترويضي" 

يفضح النسق المضمر عن كونه بنية مستترة تتعمق في الخطاب تحت الغطاء الجمالي، لتنتج وظيفة 

أيديولوجية تؤُثر في تشكيل الوعي وترويضه، فهو يستثمر الأقنعة والرموز لتمرير قيم الثقافة المهيمنة، 

 ممّا يجعله وسيلة فاعلة في إعادة تشكيل السلطة داخل النصوص. 

 _ الوظيفة النسقية: 2

تحدد النسق في مجموعة من الأمور من خلال وظيفته، حيث يتناقض النظامان )النسقان( اللذان  

يكون أحدهما كامنًا، مناقضًا للآخر وناسخاً له، وهو النسق الظاهر، إلى جانب أهمية وجود هذا النسق في  

مارسه الجمهور باختلاف الخطاب الجماهيري، ويجب أن نعدّ الخطاب حادثة ثقافية والنسق نتاجًا ثقافياً، ي

النوع، والطبقات، والأنماط، وتعدّ الجماليات البلاغية قناعًا، تمر من خلاله الأنساق بأمان، وذلك مع الأخذ  

وهذا ما يحصل في الأغاني،  الجماهري،  بعين الاعتبار أن الأنساق أبدية تاريخية وثابتة وغالبة على الذوق  

في   الجمعي  المضمر  تجمع  ثقافية،  تورية  بهذا  والشائعات والأشعار، وهو  والحكايات والأمثال والنكت، 

، وبذلك تكون هذه الوظيفة مفيدة؛ "لأنها تركز النظر على الأبعاد النسقية للخطابات، وبذلك  17تصوير رمزي 

 .18توسع من وظيفة النقد، وتنقلها إلى آفاق جديدة"

  _ المجاز الكلي: 3

يعرّف الغذامي المجاز الكلي بأنّه: "الجانب الذي يمثل قناعًا تتقنع به اللغة لتمرير أنساقها الثقافية  

يعني أن المجاز الكلي آلية أيديولوجية  و ،19دون وعي منّا، حتى لنصاب بما سميتّه من قبل بالعمى الثقافي" 

 
طارق بوحالة، نظرية النقد الثقافي في الخطاب العربي المعاصر، مركز المنشورات العلمية في جامعة محمد الشريف مساعدية،    -   13

 . 76م، ص 2015سوق أهراس، مليلة، الجزائر، 
 . 79عبد الله الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، ص  -  14
، 1عبد الله الغذامي، عبد النبي اصطيف، نقد ثقافي أم نقد أدبي، دمشق _ سوريا، دار الفكر/ لبنان _ بيروت، دار الفكر المعاصر، ط   -   15

 . 33م، ص 2004
 . 78عبد الله الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، ص  -  16
 . 67_ 63ينظر: عبد الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، ص   -17
نقد، المؤسسة العربية للدراسات    –حسين السماهيجي وآخرون مؤلفون عرب، عبد الله الغذامي والممارسة النقدية والثقافية/ دراسات    -   18

 . 44م، ص 2003، 1والنشر، ط
 .29، 28عبد الله الغذامي، عن العمى الثقافي، الفصل الثقافي. نقلا عن: ص   -  19



148 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

في النص، تمكّن الثقافة من الإخفاء على المتلقي، وترسّخ قيمها في الوعي الجمعي عن طريق قناع اللغة،  

 مما يجعلنا نقبل بها من غير مساءلة أو معارضة، وهو ما يطلق عليه بالعمى الثقافي. 

والمجاز الكلي هو الجانب الذي تتخفى فيه اللغة لتعكس أنساقها الثقافية دون أن نلاحظ ذلك، وقد 

متنوع   جهد  إلى  بحاجة  وكلية  كبرى  مجازات  وهناك  اللغة،  في  الثقافي  بالعمى  يسمى  ما  ذلك  ينتج عن 

جازي كبير يحمل  لإظهارها، ولا تفي الأدوات التقليدية لذلك على سبيل المثال، خطاب الحب هو خطاب م

في مستوياته نسقًا ثقافيًا، وينتقل من خلال جمل مضمرة ثقافيًا، وهو أنه يجب علينا إدراك وفضح المجازات 

الكبرى في اللغة، والتي تحمل معاني مستترة، في كل خطاب لغوي، هناك نسق مضمر يعتمد على المجازات 

فضح هذه القيم تنقيباً في أعماق بنية اللغة وانعكاسها    والتعبير المجازي لينقل قيمة إيحائية مخفية، ويستلزم

 . 20على عقول متحدثيها 

 _ التورية الثقافية: 4

وتماشيًا مع فهم المجاز الكلي باعتباره مفهومًا مختلفًا عن المجاز البلاغي والنقدي، فإن التورية   

البعيد   هو  والمطلوب  بعيد،  والآخر  قريب  أحدهما  معنيين،  بوجود  ويقصد  ومحكمًا،  دقيقًا  مصطلحًا  تعدّ 

من مجال التورية هنا، ليس لتكون بالمعنى البلاغي  ويوسع الغذامي  وفضحه، وهي لعبة بلاغية منضبطة،  

المحدد، ولكن نقول بالتورية الثقافية، أي أن الخطاب يحمل نسقين، ليس معنيين، وأحدهما ظاهر والآخر  

 .21مستتر 

 _ الدلالة النسقية: 5

اللغوي،   النسقية هي: "قيمة نحوية ونصوصية مخبوءة في المضمر النصي في الخطاب  الدلالة 

ونحن نسلم بوجود الدلالتين الصريحة والضمنية وكونهما ضمن حدود الوعي المباشر، كما في الصريحة  

، وتم تصوير  22أو الوعي النقدي كما في الضمنية، أما الدلالة النسقية فهي في المضمر وليست في الوعي" 

الدلالة النسقية عن طريق النص الإبداعي المكون من جزئين دلاليين؛ الأول هو المعنى الظاهر الذي يتم  

توضيحه في سياق الجملة النحوية، والثاني هو المعنى المستتر الذي يتم توضيحه في سياق الجملة الأدبية،  

د عليه كثيرًا، لذلك اختار تأسيس معنى ثالث وهي  واستناداً إلى قيمة المعنى الضمني فإن الغذامي لا يستن

 .23الدلالة النسقية الذي يتم الحصول عليه عن طريق جمع المعاني السابقة؛ المعنى الصريح والمعنى الضمني 

 _ الجملة الثقافية: 6

الجلمة الثقافية هي: "حصيلة النتاج الدلالي للمعطى النسقي، وكشفها يأتي عبر العنصر النسقي في  

، فهي لا 24الرسالة عبر صور مقولة الدلالة النسقية، وهذه الدلالة سوف تتجلى وتتمثل عبر الجملة الثقافية" 

تقتصر على كونها تركيباً لغويًا، بل هي وحدة دلالية كبرى تتمثل فيها الأنساق الثقافية المضمرة للنص،  

فالناقد حين يقرأ النص ثقافيًا لا يهدف إلى البحث عن "المجازات" أو "البلاغة" فقط، بل عن هذه الجملة 

 غة الجمالية.التي تفضح لنا الوعي الثقافي العميق الذي يستتر خلف الل

ويرتكز النقد الثقافي على تمييز ثلاثة أنماط رئيسة من الجمل، الجملة النحوية التي تحمل المعنى 

العام والتداولي، والجملة الأدبية التي تنقل الدلالات الضمنية والمجازية والإيحائية، وأخيرًا الجملة الثقافية  

في الرسالة، تظهر هذه الدلالة الثقافية  التي توضح المعنى الدلالي للنص وتفضحه من خلال العنصر النسقي  

عن طريق الجملة الثقافية، والجملة الثقافية ليست بالضرورة كمية، فقد يكون لدينا جملة ثقافية واحدة بينما  

 .25يمكن أن يكون لدينا آلاف الجمل النحوية، إن الجملة الثقافية تتمثل في دلالات غنية وتعبير مركز 

 _ المؤلف المزدوج: 7

يظهر مفهوم المؤلف المزدوج ليثبت على وجود مؤلف آخر إلى جانب المؤلف المعتاد، يعمل هذا  

المؤلف الآخر الذي يلازم المؤلف المعلن، على إنتاج ثقافة جديدة وتكوينها تحت إشراف المؤلف، يكون  

 
 .69_  67ينظر: المرجع السابق، ص  -  20
 .71_  69ينظر: المرجع السابق، ص  -  21
 . 27عبد الله الغذامي، عبد النبي اصطيف، نقد ثقافي أم نقد أدبي، ص  -  22
 . 73_ 71ينظر: عبد الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، ص  -  23
 .28، 27عبد الله الغذامي، عبد النبي اصطيف، نقد ثقافي أم نقد أدبي، ص  -  24
 .74، 73ينظر: عبد الغذامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق العربية، ص  -  25



149 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

المؤلف في حالة إبداعية كاملة طبقًا لمعايير الجمال الإبداعي، ومع ذلك، يمكننا أن نكتشف في النص نسقًا 

مضمرًا وفاعلاً، ليس في وعي صاحب النص، ولكنه له وجود حقيقي، وإن كان مستترًا، نعتبر ذلك مساهمة  

بي ينتج المؤلف نصًا جميلاً  باعتباره مؤلف فاعل ومؤثر، حيث  الثقافة نسقًا مضمرًا، ولا للثقافة  تنتج  نما 

 . 26يمكن فضح ذلك إلا بواسطة النقد الثقافي عن طريق استخدام الأدوات المقترحة هنا 

تنبثق هذه المفاهيم الأساسية في النقد الثقافي من مقولة أساسية معناها أن النصوص الإبداعية ليست 

بريئة جمالياً، بل هي وسائط للخطابات الثقافية والأنساق الكامنة، تؤدي وظيفة أيديولوجية في تشكيل الوعي  

والأدب ليسا مجرد أدوات للتعبير الجمالي،  الجمعي، فجَُلّ المفاهيم التي تم ذكرها، تبرهن على فكرة أن اللغة  

وإنما حوامل ثقافية تمرّر قيم السلطة والهيمنة، من خلال المجاز الكلي والتورية الثقافية والدلالة النسقية،  

وهكذا يغدو النص الأدبي حادثة ثقافية        لا يمكن فصلها عن بنيتها الاجتماعية والسياسية، حيث تعمل 

وى مستتر، متوسلة بالأقنعة الجمالية، لإعادة صياغة موازين القوة داخل المجتمع، ومن  الأنساق على مست 

ثمّ فإن وظيفة النقد الثقافي هي تحليل هذه الأقنعة وفضح الأنساق بما فيها من قيم مهيمنة أو مضادة، في 

 تفاعل جدلي بين الجمالي والثقافي، بين ظاهر النص وباطنه. 

 

 المحور الثاني: تمثيلات الصراع الثقافي في قصة "نافخ الرماد" لأحمد الفقيه 

تركز هذه الدراسة في محورها الثاني على تمثيلات الصراع الثقافي في قصة نافخ الرماد لأحمد 

الفقيه، عن طريق قراءة تفكيكية تعتمد على نسق السلطة، نسق الهامش، وجدلية السلطة والهامش، وتسعى  

المق المهمشين، واستراتيجيات  الثقافية، أصوات  الهيمنة  آليات  إلى فضح  القراءة  في  هذه  تبرز  التي  اومة 

 ربطها بمفهوم الصراع الرمزي بين المركز والهامش في النص. وإلىالسرد، 

 

 :27أحمد إبراهيم الفقيه 

 السيرة الذاتية: 

 م.  1942أديب ليبي من مواليد جنوب طرابلس 

م    1959نال درجة الدكتوراه في الأدب العربي الحديث من جامعة إدنبرا، وعمل بالمجال الصحفي منذ  

 مجلة.  12فرأس تحرير 

جزءاً وتتناول تاريخ الاستعمار في   12وهو صاحب أطول رواية عربية "خرائط الروح" التي تتكون من 

 ليبيا.

م، و"غناء النجوم"  1997وقد صدر له عن دار الشرق "خمس خنافس تحكم شجرة" مجموعة قصصية  

 م.1999م، "حقول الرماد" رواية 1997م، و"مرايا فينيسيا" مجموعة قصصية  1997ومسرحية 

والميدان،  والحرية،  والرائد،  والعلم،  الغرب،  طرابلس  منها:  ومجلات  صحف  في  الأدبي  نتاجه  نشر 

والحقيقة، والرواد، والإذاعة، والثورة، والفجر الجديد، والأسبوع الثقافي، والفصول الأربعة، والدستور، 

 والتضامن، والموقف العربي، والشرق الأوسط. 

ترأس تحرير صحيفة الأسبوع الثقافي، ومجلة الثقافة العربية، وتولى إدارة الفنون والآداب، والمعهد الوطني 

 للتمثيل والموسيقى، كما تحصل على عدة أوسمة وجوائز عالمية. 

أعد وقدم العديد من البرامج الإذاعية والمرئية من بينها: )مجرد رأي( و)كتاب اليوم( و)كلمات إلى الشعب( 

 و)زيارة إلى التاريخ(. 

 من مسرحياته المطبوعة: 

 م. 1977هند ومنصور، تونس، الدار العربية للكتاب  

 م. 1984الغزالات، طرابلس، الدار الجماهيرية  

 م. 1997غناء النجوم، القاهرة، دار الشروق  

 

 
 . 76_  74ينظر: المرجع السابق، ص  -  26
فنانين، إعلاميين، شعراء،    -   27 ليبيا، من  الثقافية والفنية في  تسُلط الضوء على أبرز الشخصيات  الفقيه،  ثقافية، أحمد إبراهيم  ذاكرة 

 .  memory/-https://www.culture.gov.ly/culturalومبدعين آخرين ممن أسهموا في إثراء المشهد الثقافي الليبي، 

https://www.culture.gov.ly/cultural-memory/


150 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 ملخص القصة:

السارد   فيهاقصة "نافخ الرماد" لأحمد الفقيه على ثنائية مركزية بين النهار والليل، ويعرض  تقوم   

ليكشف من خلالها   الحاصر،  العصر  إلى  الطليان(  والاستعمار )زمن  الحرب  منذ  فردية مستمرة  تجربة 

والأمل   الإنساني  للوجود  رمزًا  القصة  في  النهار  يبرز  والظلام،  النور  قوى  بين  رمزيًا  صراعًا 

إحراق النهار وتحويله  والاستمرارية، في حين تتمثل "القبائل البدائية" في صورة قوى همجية تسعى إلى  

 إلى رماد، أي إلى ليل طويل لا ينتهي. 

يتخذ السارد دور "نافخ الرماد" الذي يكابد عبثاً إحياء ضوء النهار من تحت ركام الليل، في مقصد 

يجسّد وعي الفرد المهموم بمصير جماعته، غير أن النص يفضح مفارقة مأساوية؛ فبينما يعتقد السارد أن  

ي اندفاعها بلا وعي، لا مبالية  الحشود الشعبية تسير لإنقاذ النهار، تنجلي الحقيقة بأن هذه الجموع ماضية ف

لانتصار النهار ولا مدركة لانتهاء الخطر، ومن هنا تنطلق رمزية القصة على فضح جدلية الوعي الفردي  

ضد غياب الوعي الجمعي، إذ يبقى السارد بمفرده منشغلاً بالرماد والنهار، بينما يندمج المجتمع في مسيرة  

 . عمياء لا تعترف بالتحقق الفعلي للنور

وبذلك تصبح القصة استعارة ثقافية عن الصراع مع قوى التدمير والتهميش، وعن معضلة المثقف 

في مواجهة مجتمع لا يدرك رهانات النهار/الحياة، حيث يتمثل "الرماد" بوصفه علامة على هشاشة الوجود  

 وإمكانية طمسه من جديد.

 

 أولاً: نسق السلطة 

 آليات حضور السلطة )السيطرة، الإقصاء، التهميش(  

 السيطرة على الزمن )النهار(  المشهد الأول:

النص  لفهم  وتعمقه؛  القارئ  لتشويق  وذلك  الكاملة،  بصيغته  عند سرده  السردي  النص  يظهر  لا 

السردي والرسالة التي يريد أحمد الفقيه توصيلها للمتلقي، والتي تتمثل في فهم السلطة بوصفها أداة تتحكم 

للحرية والحياة، في حين  في الزمن ذاته، ولا يعد النهار في القصة مجرد ظاهرة طبيعية، وإنما يمثل رمزًا 

يتحول الليل إلى فضاء قمعي ينتشر فيه العواء والطبول، وهذا التلاعب بالزمن يفضح أداة السلطة الكلية 

 التي تسعى إلى محو النور وإلى تكريس الظلام باعتباره صيغة وجود وحيدة. 

يقول السارد: "لقد تكشفت لي هذه الحقيقة ذات ليل طويل أيام الحرب والغارات والطليان اختفيت  

أيامها في الكهف واختفى عني النهار. وتكشفت أمامي في قاع الكهف حقيقة الليل والنهار. لم يكن هناك في 

 28الدنيا ليل كان هناك نهار واحد طويل لا ينتهي..." 

يظهر هذا الشاهد كيف تفرض السلطة هيمنتها الرمزية على النهار، فتحرق "بدنه الأبيض اللبني"  

وتحوّله إلى "ليل" مطبق، إنها سلطة تعمل على احتكار الضوء وإذعان الزمن لسلطتها، بحيث يغدو النهار  

 هشًّا أمام طقوس الحرق والطبول. 

 الطبول والطقوس كآلية إخضاع.  المشهد الثاني:

الجماعية العنيفة التي تقوم بها "القبائل البدائية"، من أهم تمثلات السلطة في القصة ظهور الطقوس  

فالطبول والعواء لا يشكلان مجرد أصوات، بل يجسّدان آليات رمزية للسلطة وإشاعة الرعب في النفوس،  

إذ يسُتبدل بالعقل خطاب الصوت والضجيج، بما يوضح طبيعة السلطة الشمولية التي تستند على الاستعراض 

 خ وجودها. والقوة الحسية لترسي

يقول السارد: "قبائل بدائية منقرضة نفضت عن أبدانها تراب الزمن وخرجت من كهوفها المجهولة. 

 .29تدق الطبول وتوقد الجحيم وتغتال النهار" 

يبيّن هذا الشاهد أن الطبول آلية للقمع بشكل رمزي، فدقها المستمر يتعدى الإيقاع الموسيقي ليغدو  

فعلاً سلطويًا يبرز الهيمنة على الفضاء العام، إنها سلطة ترسخ إذعانها بواسطة الطقس الجماعي الممزوج  

 بالعنف، حيث يتحول النهار نفسه إلى ضحية لهذا الإيقاع الوحشي. 

 
أحمد إبراهيم الفقيه، نافخ الرماد، ثلاث مجموعات قصصية )اختفت النجوم فأين أنت/ اربطوا أحزمة المقاعد/ البحر لا ماء فيه(،    -   28

 . 110م، ص 1981، 2طرابلس، ط  –قطاع الكتاب والتوزيع والإعلان، الجماهيرية العربية الليبية الاشتراكية العظمى 
 .110أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  29



151 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 الكهف كفضاء للإقصاء والعزلة المشهد الثالث:

تقدمّ القصة الكهف باعتباره رمزًا مكثفًا لأدوات الإقصاء التي تنفذها السلطة، فالسلطة لا تقتصر  

الفضاء   عن  والانقطاع  العزلة  إلى  المهمشين  الأفراد  توجه  بل  )النهار/الليل(،  الزمن  على  الهيمنة  على 

اء إقصائي أجبرته الظروف  الاجتماعي العام، فالكهف في هذا السياق ليس مأوىً طبيعيًا فحسب، بل هو فض

 القمعية على الحرب والسيطرة الاستعمارية. 

يقول: "لقد تكشفت لي هذه الحقيقة ذات ليل طويل أيام الحرب والغارات والطليان اختفيت أيامها  

 30في الكهف واختفى عني النهار وتكشفت أمامي في قاع الكهف حقيقة الليل والنهار..." 

يختفي  حيث  "كهف"،  داخل  الذات  عزل  بواسطة  يتحقق  الإقصاء  أن  بوضوح  الشاهد  يوضح 

"النهار" وتخُفى عنه إمكانيات الرؤية والانفتاح، فالسلطة توجه الأفراد توجهًا إلى فضاء العتمة، الذي لا 

سه السلطة  يتبقى سوى الوعي المأزوم بالعجز عن مقاومة الخارج، فالكهف إذن هو تصوير رمزي لما تمار

 من نفي وإبعاد، بما يساوي وضعيات التهميش الاجتماعي والسياسي التي يفرضها الاستبداد.

 الرماد كأثر للتهميش ومحو الذاكرة المشهد الرابع:

ا في تصوير فعل السلطة في التهميش والإلغاء، فكما   يظهر "الرماد" في القصة بوصفه رمزًا مهمًّ

أن النار تلتهم الجسد وتترك خلفها رماداً بلا ملامح، تؤسس السلطة عن طريق ممارساتها القمعية بمحو  

 المعالم والهوية، لتترك الأفراد والشعوب في حالة من العدم والفراغ الرمزي. 

يقول السارد: "وعندما طالت أيام بقائي في ظلام الكهف تصورت أن ما بقي في النهار، قد قتلوه 

المحترق فإن ضوء   الليل  نفخت في رماد هذا  وأنه مهما  ينتهي،  لا  ليلاً  الدنيا قد أصبحت  أن  وتصورت 

 .31الصباح لن يشتعل تحت الرماد"

يجسد هذا الشاهد بوضوح آلية التهميش؛ فالنهار الذي يصور الحياة والوعي يتحول إلى "رماد" 

عاجز عن الإشعاع، والنفخ في الرماد هنا يغدو استعارة لمحاولات المهمشين لإحياء الذاكرة وإعادة المعنى، 

 غير أن هيمنة السلطة تجعل هذه المحاولات عقيمة في كثير من الأحيان. 

والرماد من هذا المنطلق هو الأثر الباقي من سياسات الإلغاء التي تسلكها السلطة، إنه ليس موتاً  

 كاملًا، لكنه حياة ميتة، بقايا بلا قوة على النهوض، أي إنه النمط الأكثر قسوة للتهميش.

 الحشد البشري بين الخضوع والاندماج في السلطة المشهد الخامس:

في هذا السياق يعرض النص تصويرًا دقيقًا لكيفية التحام الجماهير في منطق السلطة، فهم ليسوا  

مجرد ضحايا فحسب بل بوصفهم آليات تعُيد إنتاجها، يبرز السارد وهو يحاول تحريض الناس على إنقاذ 

ن سرعان  النهار، متوقع أنهم "أصدقاء النهار"، لكن مسار الأحداث يفضح شيئاً مغايرًا، فالح شد الذي تكََوَّ

 ما يتحول إلى كتلة تمضي بلا وعي، غافلًا عن حقيقة الصراع، منسجمًا في طقس سلطوي جماعي. 

يقول السارد: "ولم تمض إلا لحظات قليلة حتى خرج الناس في تجمعات كبيرة... وامتلأت الدنيا 

صحباً وضجيجاً وصار صوتي يضيع، وأنا أدلهم على الطريق. ووجدت نفسي أنا أيضاً أضيع في زحام  

 32الناس الذين ملأوا الشارع..."

هنا يبُرز الشاهد بوضوح أداة الهيمنة عن طريق الحشود، فالسلطة لا تمارس الإقصاء فقط، بل 

تخلق جماعات مندمجة في خطابها، حيث يختفي صوت الفرد المختلف )الراوي( وسط الضجيج الجمعي،  

حيث  إن ما يتضح "انتفاضة جماهيرية" هو في العمق شكل آخر من الانضباط الجمعي الذي يصفه فوكو؛  

 يتغيرّ الجسد الجماعي إلى آلية بيد السلطة ذاتها، حتى وإن بدا أنه يقاومها. 

إن صورة الحشد الذي "يجذب حتى الحراس والمتشردين والكلاب" تفضح أن الهيمنة السلطوية  

ليست بحاجة إلى العنف المباشر دائمًا، بل تمُارَس من خلال قوة الإيحاء الجماعي التي تلتهم الأفراد وتجعلهم 

 يتماهَون مع طقس الطاعة.

 

 

 
 . 110المصدر السابق، ص  -  30
 .111، 110المصدر السابق، ص  -  31
 . 112، 111أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  32



152 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 وهم الانتصار واستمرار الهيمنة  المشهد السادس:

في هذا المقطع تصل القصة إلى ذروة المفارقة، إذ يخيَّل للراوي أنّ النهار قد انتصر أخيرًا، وأن  

السلطة )المتمثلة في "القبائل البدائية"( قد هُزمت، لكن ما يفضحه السرد لاحقاً هو أن الجماهير لم تلتفت 

ما زال قائمًا، ممتداً في        إلى هذا الانتصار، وظلت تسير في مسيرة عمياء، وكأن حضور السلطة     

 لاوعي الناس.

يقول السارد: "وشيئاً فشيئاً بدأت دقات الطبول تخفت في أذني... وجاءنا همس نسيمه ونشر على  

الأرض غلالات ضوئية... إذا فقد انتصر النهار مرة أخرى... ولدهشتي الشديدة، وجدت أن أحداً من الناس  

 33لم يحس بمجيء النهار... وظلت المسيرة الكبيرة تتقدم كأن النهار لم يأت." 

يوُضح الشاهد أن أحد أهم أدوات السلطة، إنتاج الوهم، فالسلطة لا تتأسس فقط على القمع المباشر،  

بل على إعادة تكوين وعي الناس بحيث يفقدون القدرة على إدراك الحقيقة، إن حضور النهار أضحى غير  

هم يذهبون إلى الأمام دون  كافٍ لإيقاظ الجماهير، لأن السلطة قد زرعت فيهم أداة الانقياد المستمر، وجعلت

 توقف، غير مكترثين بزوال الخطر.

ويعدّ هذا "العمى الجماعي" ذروة الإقصاء والتهميش، إذ يهُمّش الوعي الفردي لصالح وعي جمعي  

مشوّه، ويهُمّش صوت الراوي/الفرد العارف، فلا يلقى أمامه سوى العجز عن إيقاف الجموع، إن السلطة 

عاجزًا عن تأسيس    هنا تحوّلت من الهيمنة على الأجساد إلى الهيمنة على الإدراك، وهو ما يجعل الهامش

 بديل حقيقي. 

تواجد   عن  الرماد"  "نافخ  قصة  أو تفضح  الرمزي  المستوى  على  سواء  السلطة،  لآليات  مكثفّ 

السردي، لقد تدرج النص من تجسيد السلطة باعتبارها قوة قمعية مباشرة )عواء الكلاب، دقات الطبول، 

إشعال النار في جسد النهار(، إلى إظهارها أداة رمزية قادرة على إعادة إنتاج ذاتها عن طريق الإقصاء  

 عي. والتهميش والوهم الجما 

 

 ا: نسق الهامش ثانيً 

 _ أصوات المهمشين في القصة1

يبرز الهامش في القصة من خلال حضور الشخصيات والجماعات التي تقع خارج دائرة السيطرة  

هو أوضح هذه الأصوات؛ لأنه يحاول  السارد ذاته المباشرة، لكنها تشكل الذاكرة الحية والمقاومة الممكنة، 

 أن يكون "شاهداً" على الجريمة ومحذرًّا من وقوعها. 

 صرخة الفرد في مواجهة صمت الجماعة  المشهد الأول:

ممارساتها،   وكشف  السلطة  فضح  إلى  يسعى  لكنه  مهمشًا،  صوتاً  بوصفه  نفسه  السارد  لنا  يقدمّ 

 فمحاولة النفخ في رماد الليل ترمز إلى مقاومة فردية ضد طغيان الجماعة المسيطرة. 

يقول السارد: "لن أحيا حياتي أتنفس رماداً أبدياً لا ينتهي… وهرعت إلى النوافذ والأبواب المقفلة  

 .34أطرقها وأصيح: هيا.. هيا استيقظوا أيها النائمون، إن صديقكم العظيم يقتلونه الآن. اخرجوا" 

يبرز هذا الشاهد الهامش باعتباره صوتاً منفرداً يصرخ ضد المركز، فالفرد المهمش      لا يملك 

سلطة مادية لكنه يمتلك الوعي والرغبة في المقاومة، إن "النهار" رمزٌ للحرية والحقيقة، بينما يمثل "الليل  

مي في النقد الثقافي حين يرى أن  والرماد" منظومة الهيمنة، وهنا نجد صدى لما يذهب إليه عبد الله الغذا

 المهمش لا ينُفى تماماً، بل يتُرك ضمن مساحة ضيقة بوصفه شاهداً على عجز المركز عن الإحاطة التامة. 

 الجماهير بين الوعي والخوف  المشهد الثاني:

يبرز حضور الجماهير باعتباره نمطا من أنماط الهامش، لكنّ حركتها لا تأتي من وعي مقاوم إنما 

 هو نتيجة رد فعل انعكاسي تدفعه مشاعر الخوف. 

 
 . 112المصدر السابق، ص  -  33
 .111أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  34



153 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

مذعورة   خائفة  الوجوه  وأطلت  في حذر  الأبواب  وفتحت  الشبابيك  "...واصطفقت  السارد:  يقول 

تساءل ما هنالك… ولم تمض إلا لحظات قليلة حتى خرج الناس في تجمعات كبيرة، بعضهم ارتدى معطفه  

 .35وبعضهم جاء يهرول في لباس النوم" 

ومع أنّ الجماهير خرجت استجابة لنداء الراوي، إلا أنّ حضورها محمّل بالتردد والارتباك، فهي  

تصوّر "الهامش الجماعي" الذي يسير ضمن حدود ما يسمح به المركز، فلا يفضي خطاباّ مستقلّا، وهذا 

ثير من الأحيان ليس  يتلاقى مع ما يؤكده فوكو من أنّ الصوت الجماعي قد يظهر بديلاً للسلطة، لكنه في ك

 سوى صدى لها.  

 استلاب الهامش وذوبانه في الحشد  المشهد الثالث:

الحيوانات  الدراويش،  )المتشردون،  اجتماعيًا  المهمشة  الشخصيات  في  الأعمق  الهامش  يظهر 

 الضالة( لكنّ القصة تبين كيف يلتهمهم التيار الجمعي، فيفقدون خصوصيتهم الهامشية.

يقول السارد: "...حتى من كان واقفاً في الطريق من حراس وخفراء وعساكر دورية ومتشردين  

 .36ودراويش… قام الحشد يأخذهم في طريقه" 

أو  النقدي  دوره  فيفقد  للحشد،  تابع  مجرد  من  يتغير  حين  الهامش  سلب  آلية  الشاهد  هذا  يفضح 

المعارض، إن اندماج الأصوات الفردية في "المسيرة الكبرى" يكشف آلية الهيمنة في تحويل المختلف إلى  

بين المركز متشابه، وهذا ما يبيّنه سعيد يقطين حين يرى أن الخطاب الروائي يفضح عن صراع داخلي  

 والهامش، حيث يخُتزل الهامش غالباً في وظيفة تؤكد وجود المركز.

 

 ثانياً: استراتيجيات المقاومة )الذاكرة، الرماد، السرد المضاد(

تجسّد المقاومة في النصوص الأدبية وخصوصًا تلك التي تنتمي إلى الفضاء الثقافي المهمش، وسيلة 

دفاع رمزية في مقاومة هيمنة السلطة واحتكارها للمعنى في قصة نافخ الرماد، وتتمثل المقاومة من خلال 

 مستويات متداخلة. 

 النفخ في الرماد كاستراتيجية مقاومة  المشهد الأول:

يصُور السارد مقاومة الهامش عن طريق محاولة إعادة إحياء النهار الرمزي على الرغم من الهيمنة  

السلطوية، إنّ النفخ في الرماد لا يقتصر على كونه فعل رمزي، إنمّا استراتيجية للحفاظ على الذاكرة الجمعية  

 ومقاومة الطمس. 

يقول السارد: "كلما انتشر رماد الليل نفخت رماده حتى يأتي الصباح وأتصور أنه قد يأتي يوم آخر  

 37يحرقون فيه بقايا النهار" 

الرماد هنا لا يمثل نهاية، وإنمّا أداة تمكّن من استمرار المقاومة، ويظهر استخدام الهامش للرموز 

)النهار، الرماد( قدرة المهمشين لإتاحة مجال رمزي لمواجهة السلطة، وهذا يتفق مع رأي الغذامي الذي  

 مركز.يرى أن المهمش قادر على إنتاج فضاءات مقاومة رمزية حتى في نطاق سيطرة ال

 السرد المضاد كأداة استرجاع للذاكرة )مراجعة صياغة الجملة(  المشهد الثاني:

تقديم "سرد مضاد" يعادل  الليل الطويل والنهار المحروق  يسعى السارد من خلال سرد أحداث 

 خطاب السلطة، ويعيد للذاكرة التاريخية دورها في تكوين الوعي. 

قد قتلوه وتصورت أن الدنيا قد أصبحت ليلاً لا ينتهي،  يقول السارد: "تصورت أن ما بقي في النهار  

 38وأنه مهما نفخت في رماد هذا الليل المحترق فإن ضوء الصباح لن يشتعل تحت الرماد"

يبُرز هذا الشاهد أن السرد المضاد هو وسيلة استرجاع الذاكرة التي حاولت السلطة إلغاءها، إن  

المقاومة تتمثل في القدرة على تسجيل التاريخ الرمزي والاحتفاظ بالوعي ضد آليات الإلغاء، وهذا يتفق مع  

مة السلطة الرمزية، حيث  رأي الغذامي الذي يرى أن السرد المضاد يشكل وسيلة فعالة للمهمشين في مقاو

 يتيح إعادة إنتاج الوعي الاجتماعي والثقافي.  

 
 .112، 111أحمد الفقيه، نافخ الرماد ص  -  35
 . 112المصدر السابق، ص  -  36
 . 111المصدر السابق، ص  -  37
 . 111، 110أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  38



154 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 الهامش يراقب ويستعيد النور  المشهد الثالث:

يبقى الراوي والمهمشون حتى بعد انتصار النهار يقظين، غير مطمئنين لاستقرار السلطة، وهذا  

 يدل على وعيهم بمحدودية الانتصار أمام استمرار سلطة المركز. 

يقول السارد: "ولدهشتي الشديدة، وجدت أن أحداً من الناس لم يحس بمجيء النهار. أحداً من الناس 

 39لم ير مشي. إن المهمة قد انتهت، وأننا يجب أن نعود. إذاً إلى أين تذهب الآن بعد أن انتصر النهار" 

يبرز الشاهد وعي الهامش بأن الانتصار المؤقت لا يدل على زوال الهيمنة، فالمهمش يظل متيقظًا  

مستعداً لاستمرارية المقاومة، وهو ما يدل عليه هومي بابا أنّ الوعي بالمركز والهامش يواصل العمل على  

 مستوى الرموز، حيث يبقى المهمش في حالة يقظة دائمة تجاه محاولات السيطرة.  

 المقاومة الرمزية عبر المشهد الصباحي  المشهد الرابع:

تبُرز القصة كيف يرجع ظهور النهار بعد الظلام الطويل تجسيد المقاومة المستمرة من قبل الهامش، 

 حيث يصوّر النهار رمز الأمل والحياة في مواجهة الهيمنة. 

يقول السارد: "مضى وقت طويل ونحن نسير دون أن نصل إليهم. وشيئاً فشيئاً بدأت دقات الطبول 

 40تخفت في أذني، والصياح يصل إلىّ خافتاً، والظلام يتبخر في الهواء، يمد أعمدة حمراء في سقف الدنيا"

يبيّن هذا الشاهد كيف يحاول الهامش استعادة النور الرمزي بواسطة النهار، إذ إن المقاومة هنا  

ليست عنيفة، بل رمزية ومن خلال صبر الفرد ووعيه، وهذا الفعل الرمزي يتطابق مع رؤية فوكو الذي 

قاومة كذلك يمكن أن  يرى أن السلطة تنُتجَ وتمُارس من خلال الرموز كما تمُارَس من خلال الأجساد؛ والم

 تكون رمزية.  

 المشاركة الجماعية والهامش الفعال  المشهد الخامس:

يعكس المشهد قدرة المهمشين على تغيير وعيهم الفردي إلى طاقة جماعية، حيث يحُشد الناس لإنقاذ  

 النهار، لكنهم يحتفظون بصوتهم الفردي عن طريق إدراكهم للخطر.

يقول السارد: "إذا فقد انتصر النهار مرة أخرى. لقد حطم حصارهم وأطفأ نار مشاعلهم. إن النهار 

 41قد انتصر... ووجدت أن أحداً من الناس لم يحس بمجيء النهار" 

فالجماهير هنا تجسّد هامشاً فاعلاً لكنه واعٍ، بالرغم من أنهم جزء من مسيرة الحشد، يبقى إدراكهم  

والهامش؛ إذ حتى الهامش المتحد يظل قادرًا على تحليل السيطرة  الفردي حاضراً، وهذا يظهر جدلية السلطة  

 الرمزية، وهو ما يدل عليه سعيد يقطين من أن الهامش قادر على العمل جماعيًا دون أن يفقد إدراكه النقدي. 

 المقاومة الذاتية واستمرارية التحدي  المشهد السادس:

على الرغم من تحقق انتصار النهار، يظل الفرد المهمش متيقظًا ومستعداً للتهديدات القادمة، مؤكداً 

 أن المقاومة عملية دائمة وليست لحظة واحدة.

يقول السارد: "ظلت المسيرة الكبيرة تتقدم كأن النهار لم يأت. والشمس لم تشرق. وازدادت دهشتي 

 42عندما رأيتهم يسرعون الخطى بعد أن أحسوا بدفء النهار"

يوُضح هذا الشاهد المقاومة الذاتية باعتبارها عنصرًا أساسيًا في نسق الهامش، إذ أن الفاعل المهمش 

لا يقتصر على المقاومة الرمزية أو الجماعية فحسب، بل يبقى في حالة يقظة مستمرة لمواجهة كل محاولة  

من أن الوعي بالمركز والهامش    من المركز لإعادة إنتاج الهيمنة، وهذا يتوافق مع ما يدل عليه هومي بابا

 يظل مستمراً على مستوى الرموز والتفاعلات اليومية.  

وعليه، فإن قصة "نافخ الرماد" لا تقتصر على كونها مجرد تمثيل أدبي للصراع بين الليل والنهار، 

بل هي تجسيد سردي لآليات السلطة: سلطة تخُيف )السيطرة(، تسُكت )الإقصاء(، وتحُوّل الناس إلى أشباح  

وهذا ما يجعل النص    تابعة )التهميش(، حتى يغدو الهامش مجرد صدى بعيد، عاجز عن كسر طوق المركز، 

 مدخلاً مناسباً لتحليل جدلية السلطة والهامش، وهو ما سننتقل إليه في الجزء التالي.

 

 
 . 112المصدر السابق، ص  -  39
 . 112المصدر السابق، ص  -  40
 .112أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  41
 . 112المصدر السابق، ص  -  42



155 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 ثالثا: جدلية السلطة والهامش في نافخ الرماد 

تتأسس القصة على صراع ثنائي بين قوى السلطة ممثلة في "القبائل البدائية" التي تحرق النهار  

وتحوله إلى رماد، وبين الهامش متجسّداً في شخصية "نافخ الرماد" ومن ينضم إلى مسيرته من الناس الذين  

 يبحثون عن النهار، هذه الجدلية تبرز من خلال عدة نصوص.

إن هذه الجدلية تفضح عن دينامية الصراع الثقافي حيث لا تكون الغلبة حاسمة لأي طرف؛ فالنهار 

ينهزم إلا أنه يعود، والليل يتمدد لكنه ينكسر، وهو ما يجعل النص تمثيلاً رمزيًا لصراع أبدي بين هيمنة  

 تسعى لإدامة سطوتها، وهامش يقاوم عبر الذاكرة والرمز والسرد المضاد. 

النهار أو  نافخ الرماد لا تقتصر على كونها مجرد حكاية عن احتراق  في هذا الإطار فإن قصة 

صراع مع قبائل بدائية، إنما هي انعكاس لجدلية أوسع تتعلق بالواقع الثقافي والاجتماعي والسياسي، حيث 

 تتشابك السلطة مع المقاومة، والمركز مع الأطراف، في علاقة شدّ وجذب مستمرة.

 

 سلطة الحضور الطاغي  –المشهد الأول: القبائل وإحراق النهار 

قبل أن يفضح السارد عن مقاومته، يصف لحظة تصور فيها حضور السلطة بقوة قهرية، تبرز من 

 خلال القبائل البدائية التي تخرج من كهوفها وتفرض سلطتها عن طريق الطقوس العنيفة.

يقول السارد: "قبائل بدائية منقرضة نفضت عن أبدانها تراب الزمن وخرجت من كهوفها المجهولة. 

 .43تدق الطبول وتوقد الجحيم وتغتال النهار" 

يفضح هذا الشاهد حضور السلطة بوصفها قوة تدميرية تسعى إلى إلغاء النور )النهار(، والطبول 

 والجحيم دلالات للإقصاء والتهميش، والنهار دلالة للحياة المهددة بالاحتراق. 

 مقاومة الهامش الفردية  –المشهد الثاني: نافخ الرماد 

عقب حضور السلطة، يتحول السارد ليجسّد نفسه )بوصفه نافخ الرماد( باعتباره صوتاً فرديًا يقاوم  

 سلطة الظلام بالوسائل البسيطة المتاحة له، أي بالنفخ في الرماد. 

يقول السارد: "إنني أنفخ رماد هذا الليل الطويل بلا جدوى، فهم الآن، في مكان ما، يحرقون النهار، 

 44يشعلون النار في بدنه الأبيض اللبني" 

يصور المشهد هنا صورة الهامش المهمش الذي يؤكد على المقاومة رغم محدودية آلياتها فالنفخ  

 في الرماد فعل رمزي يحاول إحياء ما أطفأته السلطة.

 الهامش الجمعي  –المشهد الثالث: المسيرة الكبرى 

في لحظة تغيرّ رمزية، يتخطى الهامش حدود الفرد ليغدو فعلًا جماعيًا، إذ يصف السارد انضمام  

 الناس والضعفاء والحيوانات إلى المسيرة.

يقول السارد: "ووجدت نفسي أنا أيضاً أضيع في زحام الناس الذين ملأوا الشارع... حتى الكلاب 

 .45والقطط الضالة كانت تنضم إلينا، كأن الحشد مغناطيس يجتذب كل من يقع في منطقة جاذبيته" 

ويبرز هذا الشاهد قدرة الهامش على التغيرّ من مقاومة فردية إلى مقاومة جمعية، فالمسيرة الكبرى  

 تجسّد قوة تضامن الهامش في مواجهة هيمنة الطبول والظلام.

 ارتباك الإدراك  –المشهد الرابع: انتصار النهار 

بعد طول صراع، يرجع النهار منتصرًا، لكن السارد يصطدم بمفارقة غريبة الناس لا يدركون أن  

 النهار قد أشرق بالفعل.

يقول السارد: "إذاً فقد انتصر النهار مرة أخرى... ولدهشتي الشديدة وجدت أن أحداً من الناس لم 

 .46يحس بمجيء النهار" 

يحيل هذا الشاهد إلى أن الصراع بين السلطة والهامش لا يحُسم بسهولة، فرغم انتصار النهار،  

 يبقى الهامش غافلًا أو غير واعٍ، وهو ما يفتح المجال لإعادة إنتاج السلطة مرة أخرى.

 
 .110أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  43
 . 110المصدر السابق، ص  -  44
 .112أحمد الفقيه، نافخ الرماد، ص   -  45
 . 112المصدر السابق، ص  -  46



156 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 استدامة الصراع  –. مشهد الحشد اللامنتهي  5

يوضح السارد في خاتمة القصة أن الحشود لم تتوقف، وكأنها لم تدرك أن النهار قد انتصر بالفعل، 

 وهو ما يعني أن الصراع مفتوح. 

 .47يقول السارد: "ظلّت المسيرة الكبيرة تتقدم كأن النهار لم يأت، والشمس لم تشرق" 

يجمل هذا الشاهد جدلية السلطة والهامش فهما صراع دائم لا ينتهي، حيث يتكرر فعل المقاومة  

 حتى بعد غياب العدو المباشر، ويؤكد الشاهد هنا استدامة المواجهة الرمزية في بنية المجتمع والثقافة. 

اعتماداً على التحليل الدقيق لقصة نافخ الرماد لأحمد الفقيه، يمكن استنباط أن القصة تقدم تمثيلات  

 معقدة للصراع الثقافي، تبرز في ثلاثة محاور رئيسة: 

 

 نسق السلطة:

مستوى القوة الجسدية أو الأحداث المباشرة، تعتبر السلطة في القصة قوة مسيطرة، لا يقتصر على  

بل على المستوى الرمزي والثقافي، ويبرز ذلك من خلال تجسيد الليل الممتد والرماد الذي يهدد النهار، 

بشكل يعكس أدوات السيطرة والإقصاء والتهميش التي تستخدمها السلطة لإخضاع الهامش، وتتيح اللغة  

 مًا أدق لكيفية ممارسة السلطة عن طريق الطمس الثقافي والهيمنة الرمزية. الرمزية والتمثيل الفني للنص فه

 

 نسق الهامش: 

يجسد المهمشون في القصة سواء من خلال الراوي الفردي أو الجماعة مقاومة دائمة ضد السلطة، 

ويمثل استخدام الرموز مثل النفخ في الرماد، والسرد المضاد، وإحياء النهار استراتيجيات المقاومة الثقافية  

ي، وبهذا يظهر النص أن  والرمزية التي تمكن الهامش من تحدي السلطة، واستعادة وعيه الذاتي والجماع

 الهامش ليس سلبياً أو ثابتاً، بل فاعل ويستطيع التحرك داخل الفضاء السردي لتحدي الهيمنة. 

 جدلية السلطة والهامش:

تظهر القصة جدلية مستمرة بين المركز والهامش؛ الصراع الرمزي بين النفخ في الرماد وإعادة 

أخرى،  من جهة  مستمر  ليل  إلى  وتبديله  النهار  السلطة لإحراق  محاولات  وبين  من جهة،  النهار  إحياء 

أن الانتصار    يوضحان أن الصراع الثقافي أوسع وأدق من مجرد أحداث سردية، فهذه الجدلية الرمزية تبرز

على السلطة ليس نهائيًا، وأن الهامش يبقى في حالة يقظة دائمة، ممّا يبرز طبيعة الصراع الثقافي المستمر  

 في المجتمعات الإنسانية. 

 

 الخاتمة: 

_ تفضح دراسة قصة "نافخ الرماد" أن النصوص السردية لا تقتصر على كونها تمثيلات جمالية، وإنما 1

هي فضاءات تتشابك فيها الأنساق الثقافية مع البنى الاجتماعية والسياسية، فقد وضحت القراءة النقدية أن 

الليل( لتصوير جدلية الصراع الرماد،  الرموز )النهار،  الفقيه يوظف  السلطة والهامش، حيث    أحمد  بين 

يعمل النص على كشف آليات السيطرة من جهة، ويمنح للهامش إمكانية المقاومة من جهة أخرى، وهذا  

 يؤكد أن الأدب قادر على مساءلة الواقع وإعادة صياغته من خلال رمزية السرد.

_ لقد كشف البحث أن النقد الثقافي يمكّن من فضح الأنساق المضمرة التي تحرك النصوص، ويتيح قراءة 2

أهمية   تنبع  المنطلق  هذا  الثقافية والاجتماعية، ومن  الأبعاد  إلى  الجمالي  البعد  تتخطى  المستويات  متعددة 

العربية وتحريرها من حصرها  تطبيقه على النصوص القصيرة، إذ يدعم في توسيع أفق الدراسات النقدية  

 في الرواية أو الشعر.

_ تفتح نتائج هذه الدراسة المجال أمام أبحاث لاحقة يمكن أن تسلط الضوء على نصوص قصصية عربية  3

أخرى، أو تقارن بين تمثيلات الصراع الثقافي في الأدب الليبي وبقية الآداب العربية، كما يمكن توظيف  

ام تبلور  التي  المعاصرة  والرقمية  البصرية  الخطابات  قراءة  في  الثقافي  في  النقد  الأدبية  للنصوص  تداداً 

 عصرنا الراهن. 

 
 . 112المصدر السابق، ص  -  47



157 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 أولاً: المصادر 

الفقيه، .1 إبراهيم  الرماد   أحمد  أحزمة  نافخ  اربطوا  أنت/  فأين  النجوم  اختفت  قصصية:  مجموعات  ثلاث  )ضمن   ،

 .110م، ص  1981، 2ليبيا، ط –المقاعد/ البحر لا ماء فيه(، قطاع الكتاب والتوزيع والإعلان، طرابلس 

 ثانياً: المراجع

 :الكتب العربية 

الغذامي  أحمد العزري، .1 الثقافي بين إدوارد سعيد وعبد الله  الجزائر،    –، جامعة مولود معمري، تيزي وزو  النقد 

 ) .223)د.ت(، ص 

وآخرون، .2 السماهيجي  نقدية  حسين  دراسات  والثقافية:  النقدية  والممارسة  الغذامي  الله  العربية عبد  المؤسسة   ،

 .44م، ص 2003، 1للدراسات والنشر، بيروت، ط

 .60م، ص 2017، 1سوريا، ط –، دار الحوار، اللاذقية جدلية الأنساق المضمرة في النقد الثقافي سحر حمزة، .3

، مركز المنشورات العلمية بجامعة محمد الشريف  نظرية النقد الثقافي في الخطاب العربي المعاصر  طارق بوحالة، .4

 .م2015الجزائر،  –مساعدية، سوق أهراس 

المغرب،   –، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء  النقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية العربية  عبد الله الغذامي، .5

 .84-83م، ص 2005، 3ط

بيروت،   –دمشق، ودار الفكر المعاصر    –، دار الفكر  نقد ثقافي أم نقد أدبي؟  عبد الله الغذامي وعبد النبي اصطيف، .6

 .33م، ص 2004، 1ط

م،  2016الأردن،    –، الأكاديميون للنشر والتوزيع، عمان  الرواية الخليجية: قراءة في الأنساق الثقافية  فارس البيل، .7

 .20-18ص 

 ،"محمد إبراهيم السيد عبد العال، "منهجية النقد الثقافي بين النظرية والتطبيق: دراسة في تحليل الخطاب النقدي .8

 .683م، ص 2017، 99، العدد 25مصر، المجلد  –، القاهرة مجلة فصول

 :الكتب المترجمة

، تر: وفاء إبراهيم ورمضان بسطاويسي، المجلس النقد الثقافي: تمهيد مبدئي للمفاهيم الرئيسية  آرثر آيزا بيرجر، .1

 .31م، ص 2003، 1الأعلى للثقافة )المشروع القومي للترجمة(، القاهرة، ط

، 1سوريا، ط  –، تر: باسل المسالمة، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق  النظرية الأدبية  ديفيد كارتر، .2

 .115-113م، ص 2010

ليتش، .3 الثمانينيات  فنسنت ب.  الثلاثينيات حتى  الأمريكي من  الأدبي  أحمد،  النقد  يحيى وماهر شفيق  تر: محمد   ،

 .37م، ص 2000، 1المجلس الأعلى للثقافة )المشروع القومي للترجمة(، القاهرة، ط

الثقافي   مجموعة باحثين، .4 القاهرة، طالتحليل  القومي للترجمة،  ، 1، تر: فاروق أحمد مصطفى وآخرون، المركز 

 .25-24م، ص 2008

 :المواقع الإلكترونية 

ليبيا، نبذة عن الكاتب "أحمد إبراهيم الفقيه"، متاح على    -منصة "ذاكرة ثقافية"، وزارة الثقافة والتنمية المعرفية   .1

  :memory/-https://www.culture.gov.ly/cultural.الرابط

 

Compliance with ethical standards 

Disclosure of conflict of interest 

The authors declare that they have no conflict of interest. 

 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications 

are solely those of the individual author(s) and contributor(s) and not of AJASHSS and/or the 

editor(s). AJASHSS and/or the editor(s) disclaim responsibility for any injury to people or 

property resulting from any ideas, methods, instructions, or products referred to in the content. 

 

https://www.culture.gov.ly/cultural-memory/

