
 

African Journal of Advanced Studies in Humanities and 

Social Sciences (AJASHSS) 

فريقية للدراسات المتقدمة في العلوم الإنسانية والاجتماعية المجلة الإ  
Online-ISSN: 2957-5907 

Volume 5, Issue 1, 2026 

Page No: 102-115 

Website: https://aaasjournals.com/index.php/ajashss/index 
Arab Impact factor 2024: 0.81     SJIFactor 2024: 6.856      ISI 2025: 1.191 

 

102 | (AJASHSS): Copyright: © 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Orientalism and its influence on shaping Arab consciousness  

A critical study of discourse and cultural representations 

 

Dr. Jalal Jumaa Al-Hamrouni  * 

Department of Philosophy and Sociology, Faculty of Arts and Sciences - Msallata,  

Al-Marqab University, Msallata, Libya 

 

 الاستشراق وتأثيره في تشكيل الوعي العربي 

 دراسة نقدية في الخطاب والتمثيلات الثقافية 

 

 *د. جلال جمعة الحمرونى

 ليبيا  ، مسلاتة جامعة المرقب، ،مسلاتة- الاجتماع، كلية الآداب والعلومقسم الفلسفة وعلم 

 
*Corresponding author:  gghamrouni@elmergib.edu.ly  

Received: October 24, 2025 Accepted: December 29, 2025 Published: January 12, 2026 
Abstract:  

Orientalism is the study of the East from a Western perspective. It began as an academic study, then developed 
into a tool for cultural and political hegemony. According to Edward Said, these studies represent an ideological 
discourse that reflects a stereotypical image of the East as a backward entity, thus justifying Western hegemony. 
This knowledge was used in colonial policies and the media to distort and simplify Arab identity. The Arab 
Renaissance project confronted this challenge, declaring the necessity of reform and enlightenment. Currently, 
the role of Arab intellectuals and institutions lies in dismantling these stereotypes and rebuilding an awareness 
that reflects a true and diverse identity. 

Keywords: Orientalism, Arab consciousness, cultural hegemony, stereotypes. 

 الملخص 

الاستشراق هو دراسة الشرق من منظور غربي، حيث بدأ كدراسة أكاديمية، ثم تطور ليصبح أداة للهيمنة الثقافية والسياسية،  

أيديولوجيًا ينم عن صورة نمطية للشرق باعتباره كيان منغلق ومتخلف،  ووفقًا لإدوارد سعيد، تمثل هذه الدراسات خطابًا  

مبررًا بذلك الهيمنة الغربية، حيث استخُدمت هذه المعرفة في السياسات الاستعمارية ووسائل الإعلام لتشويه الهوية العربية 

والتنوير، وفي الوقت الراهن،  وتبسيطها، وقد تصدى مشروع النهضة العربية لهذا التحدي، معلنًا عن ضرورة الإصلاح  

 يكمن دور المثقفين والمؤسسات العربية في تفكيك هذه الصور النمطية وإعادة بناء وعي يعكس هوية حقيقية ومتنوعة.

 

 .الاستشراق، الوعي العربي، الهيمنة الثقافية، الصورة النمطية الكلمات المفتاحية:

 المقدمة  

بدأ في   ،معقدة ساهمت في تحديد العلاقات بين الشرق والغرب لقرونالاستشراق يعد ظاهرة فكرية  

الأصل كدراسة أكاديمية تركز على لغات وثقافات المناطق الشرقية، لكنه تطور فيما بعد ليصبح مشروعًا  

ثقافياً وسياسيًا شاملاً، حيث تداخل البحث عن المعرفة مع ممارسات السيطرة، وقد أبرز عدد من المفكرين، 

مقدمتهم إدوارد سعيد، الجوانب الأيديولوجية لهذا المشروع، موضحين كيف تحول الاستشراق إلى    وفي

وسيلة للهيمنة، مما ساهم في تعزيز صور نمطية ثابتة عن الشرق باعتباره بدائيًا وغير متطور، بينما تم 

، بل هي نتاج خطاب تقديم الغرب على أنه عقلاني ومتحضر، لم تكن هذه الصور تجسد الواقع بشكل دقيق

تم إنتاجه لخدمة أهداف التوسع الاستعماري وتبريره، وذلك في سياق ما أشار إليه ميشيل فوكو من علاقة  

بين السلطة والمعرفة، ويعتبر الاستشراق نموذجًا واضحًا على كيفية توليد المعرفة داخل أنظمة القوة لتعزيز  

https://aaasjournals.com/index.php/ajashss/index
mailto:%20:%20faisalalshafee2019@gmail.com


 

103 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

ويه الهوية العربية والإسلامية وتقليص تراثها الثقافي، بل السيطرة، إذ لم تساهم هذه المعرفة فقط في تش

 أيضًا تركت أثرها في تشكيل الوعي الجمعي العربي.

أم إنه اتخذ أبعاداً أخرى ليصبح    ؟هل الاستشراق دراسة أكاديمية نزيهة عن الشرق وثقافاته ولغاته

إلى تشويه الوعي العربي وإعادة تشكيله في إطار    )الاستشراق(  أدى؟ هل  وسيلة للهيمنة الثقافية والسياسية

منظور غربي؟ كيف ساهم الاستشراق في تشكيل الوعي العربي؟ وما هي الأدوات والأساليب التي استخدمها  

وتشكيل تصورات حولهم؟ والأهم من ذلك، كيف تفاعل المفكرون   الخطاب الاستشراقي لرسم صورة العرب 

 العرب مع هذا الخطاب وكيف عالجوا تداعياته على الهوية والثقافة العربية؟ 

 

 أهمية الموضوع 

التي خلقتها   النمطية  بالصورة  تتعلق  للغاية  لقضية حساسة  تناوله  الموضوع في  هذا  أهمية  تكمن 

كما أنه يسُلط الضوء    ،تي كان لها أبعاد عميقة على الوعي العربي المعاصرالثقافات الأخرى عن العرب، وال

على التفاعل بين الثقافتين الشرقية والغربية، مع التركيز على الجهود الفكرية التي بذلها المثقفون العرب 

يداً عن لتفكيك خطاب الاستشراق والتصدي له من خلال تقديم رؤى بديلة تعيد للعرب مكانتهم الحقيقية بع 

 التحيزات والأفكار المسبقة. 

 

 أسباب اختيار الموضوع 

 توجد عده أسباب لاختيار هدا الموضوع وهي: 

الذاتي الهتمام  الا  -  1 النقد  ممارسة  في  والرغبة  والحضاري،  الثقافي  والانتماء  العربية  بالهوية  شخصي 

 والعمل على إعادة البناء. 

الاستشراقي    -  2 الخطاب  والمناهج  واستمراره  تأثير  الغربي  الإعلام  يساهم  حيث  الحديث،  العصر  في 

 الأكاديمية في تعزيز الصور النمطية السلبية حول العرب والمسلمين. 

مع صعود تأثير العولمة واتساع الفضاء الرقمي، أسهمت منصات التواصل الاجتماعي والإعلام الجديد   -  3

 .   في تسريع وانتشار هذه الصور النمطية على نطاق أوسع 

أمام التشويه الثقافي المتعمد، إذ تتعرض لهجمة ثقافية وإعلامية    -  4 تواجه الهوية العربية تحدياً واضحاً 

 منظمة، تستدعي توجيه الجهود نحو البحث عن آليات فعالة للمواجهة 

 

 أهداف البحث:

 الاستعماري. تحليل مفهوم الاستشراق وتطوره التاريخي وارتباطه بالسياق   . 1

 دراسة تأثير الاستشراق في تشكيل الوعي والهوية العربية.   . 2

 بيان كيفية استخدام الخطاب الاستشراقي كأداة للهيمنة الثقافية والسياسية.    .3

 تحليل دور الاستشراق في تشويه أو تبسيط الصورة العربية والإسلامية في الفكر الغربي.  . 4

بناء الوعي العربي عبر مشاريع النهضة الفكرية )مثل طه حسين ومحمد عبده    تحليل محاولات إعادة  .  5

 وإدوارد سعيد(.

 

 التساؤلات 

كيف أثر الخطاب الاستشراقي في تشكيل الهوية العربية وفق تصور إدوارد سعيد، وإلى أي مدى ساهم    -  1

 الوعي العربي في تكوين صورته النمطية من خلال الأدبيات الغربية؟ 

ما هو دور العلاقة بين المعرفة والسلطة عند ميشيل فوكو في توضيح الآليات التي استغلها الاستشراق   - 2

 لدعم المشاريع الاستعمارية والسيطرة الثقافية؟ 

كيف يمكن تفسير محاولات إعادة تشكيل الوعي العربي )كما يظهر في أعمال طه حسين ومحمد عبده(    -  3

اتج عن الاستشراق، وما مدى نجاح هذه المحاولات في تحقيق تحوّلات نوعية في  كرد فعل على التشويه الن

 الفكر العربي المعاصر؟ 



 

104 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

الاستشراقي  -  4 الخطاب  بين  العلاقة  للشرق    ما هي طبيعة  الحالية  الغربية  والتغطية الإعلامية  التقليدي 

 الأوسط، وكيف أثرت العولمة في دوام الصور النمطية أو تفكيكها؟ 

 

 منهج الدراسة 

 جمع هدا البحث بين ثلاثة مناهج رئيسية:  ي

التاريخ، مع التركيز على   -  1 التاريخي وذلك لاستكشاف تطور مفهوم الاستشراق عبر    المنهج التحليلي 

 ارتباطه بالسياقات السياسية والاستعمارية.  

الأيديولوجية    -  2 آلياته  تفكيك  إلى  بالإضافة  ونقده،  الاستشراقي  الخطاب  تحليل  وذلك في  النقدي  المنهج 

 وتوضيح علاقته بالهيمنة.  

  النظري وذلك فى توظيف الأطر النظرية، مثل نظرية ميشيل فوكو حول العلاقة بين السلطة   المنهج   -  3

 قوالمعرفة، ونظرية إدوارد سعيد في الاستشراق، كأساس لفهم هذه الظاهرة وتحليلها بعم

 

 الاستشراق وتأثيره في تشكيل الوعي العربي 

 مفهوم الاستشراق لغة  

الاستشراق كلمة محدثة في اللغة العربية، فلا يوجد لها أثر في المعاجم العربية وكل ما عثر عليه  

، وتعنى ايضا الاستدلال على الشي من ناحية الشرق،  (1)  يقال شرقت الشمس أي طلعت هو مادة )شرق(،  

، والشرق خلاف الغرب، أما في'' المعجم الوسيط''  (2)  فالشرق يرمز الى الحيز المكاني من الكون وهو الشرق

الشرق، وأضاءت على الأرض، وشجرة  الشمس من جهة  إذا طلعت  ا:ً  الشمس شرقا وشروق    '' شرقت 

 .(3) النهار  شرقية تطلع عليها الشمس من شروقها إلى نصف 

 اصطلاحا 

من يبحث عن معنى كلمة الاستشراق يجد العديد من التعريفات والآراء، وهده بعض التعريفات، 

، أو  (4) يعرف بأنه العلم الذي يستكشف لغات شعوب الشرق وثقافاتهم وحضاراتهم ومجتمعاتهم وتاريخهم

أكسفورد يمكن   ويعرّف معجم  آخر،  وفنونه وحضارته، من جانب  الشرق  لفهم علوم  السعي  بأنه  تعريفه 

ن الاستشراق  ا، فمنهم من يعرفه على  (5) الجديد هذا العلم بالشخص الذي يتعمق في دراسة لغات الشرق وآدابه

المفهوم الذي نشأ منه، فكلمة  هو مجال علمي يهتم بشكل أساسي بفقه اللغة، وارتباطه الأقرب يتضح في  

"استشراق" مشتقة من "شرق"، والتي تعني المشرق أو مكان شروق الشمس، بناءً على ذلك، فإن الاستشراق  

 .(6) يشُير إلى دراسة الشرق أو العالم الشرقي بشكل عام

دا أما مصطلح الاستشراق عند الدارسين والمهتمين العرب وفى أولهم ادوارد سعيد حيث تناول ه

لتعريف   تصنيفات  او  مستويات  ثلاث  حدد  إذ  للشرق(  الغربية  المفاهيم  )الاستشراق  كتابه  في  المفهوم 

الاستشراق، فالتعريف الأول هو إن الاستشراق هو علم ودراسات أكاديمية يجُريها باحثون من الغرب حول 

اق كعملية علمية تندرج يسعى الغرب إلى تقديم الاستشر  ،العالم الشرقي، ويشمل مجالات تخصص متنوعة

ضمن مجال الدراسات الأكاديمية والمعرفية لديه، أما التعريف الثاني للاستشراق عند ادوارد سعيد تعتبر  

دراسة الغرب للشرق ضمن إطار الدراسات الأكاديمية مجرد شعارات شكلية، حيث قام المستشرقون في  

التي تميزه عن الآخر، يمثل الشرق بالنسبة    هئصه الفريد أبحاثهم بالتمييز بين قطبين متباينين، لكل منهما خصا 

والتقاليد  والعادات  والدين  واللغة  الثقافة  في  عالمًا مختلفًا عنهم  نقطة جذب كونه  الخطاب    ،لهم  يجد  لهذا، 

 
 . 303هـ، ص 1414بيروت، الطبعة الثالثة  –شر: دار صادر  لسان العرب، ابن منظور الأنصاري، النا -  1

صالح محمد حسن الاشرف، الاستشراق: مفهومه وأثاره، دار النشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية الشريعة، المملكة   -   2

 .  18ه، ص1438العربية السعودية، 

 . 480، ص2004، 4، ط1إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، بالقاهرة، ج -  3

 .  8- 7ابري، المستشرقون البريطانيون، ترجمة محمد الدسوقي، )د.ط(،)د.ت(، لندن، ص -  4

 . 22، ص1980 –احمد سمالوفتش، فلسفة الاستشراق، دار المعارف، القاهرة  -  5

لدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية ) المستشرقون الألمان منذ تيدور نولدكه( ترجمة مصطفى ماهر، رودى بارت، ا  -   6

 . 11دار الكتاب العربي، القاهرة، ص



 

105 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

الاستشراقي اهتمامًا كبيرًا من المستشرقين، باعتباره دراسة للآخر المختلف، مما يؤدي إلى اختلاف منهجهم 

يبهم البحثية، والتعريف الثالث الذي قدمه ادوارد سعيد إن الاستشراق لم يقتصر على دراسة العادات  وأسال

والحضارات والثقافات الشرقية من منظور أكاديمي بحت، بل تجاوز ذلك ليصبح أداة تسُتخدم للهيمنة وفرض  

ا تتجاوز الهدف الظاهر تنبع هذه الدراسات من دوافع خفية ومشبوهة، مما يجعله  ،السيطرة على الشرق

المتمثل في البحث الأكاديمي والمعرفي، كما أوضح إدوارد سعيد، فإن الطابع الغالب على الاستشراق يرتبط  

لم   الاستشراق  فتعريفات  والثقافي،  والاقتصادية  السياسية  المجالات  في  خاصة  والنفوذ،  السيطرة  بمنطق 

تقديم إلى  باحث  كل  سعى  حيث  معين،  حد  عند  ودراسته    تتوقف  الخاص  منظوره  على  بناءً  له  تعريف 

الشرق   حياة  دراسة  على  يركز  فكري  توجه  بأنه  الاستشراق  يعُرّف  الفرنسي،  القاموس  في  للموضوع. 

 .(7)  الحضارية، بما يشمل اللغة والتاريخ وكل ما يتعلق بحضارته

الشرق المختلفة،   يتضح مما سبق أن المفهوم العام لمصطلح الاستشراق هو دراسة الغرب لعلوم

 بغض النظر عن المآرب والغايات. 

 

 نشأة وتطور مفهوم الاستشراق 

اختلف المؤرخون حول التحديد الدقيق لبداية ظاهرة الاستشراق، فمنهم من يرى أن جذورها تعود  

الميلادي، بينما يعيدها إلى طلاب العلم الذين استفادوا من الحضارة الإسلامية في الأندلس خلال القرن الثامن  

البعض الآخر إلى عصر الإمبراطورية البيزنطية أو الحروب الصليبية، حيث نشأ تفاعل مباشر بين شعوب 

غرب أوروبا والعرب عبر البحر المتوسط، البعض أيضًا ربطها بالبعثات التبشيرية التي سعت للتواصل  

لاستشراق في بعض الدول الأوروبية تعود للقرن والفهم المتبادل، أشارت بعض المصادر إلى أن بدايات ا

الثالث عشر، مع وجود محاولات قد تكون أقدم ولكنها فردية وغير مؤسسية، مع ذلك، معظم المؤرخين  

يتفقون على أن الاستشراق بدأ يأخذ شكلاً منظّمًا وانتشر بشكل جاد بعد عصر الإصلاح الديني، كما توضح  

 .(8) هولندا والدنمارك الوثائق التاريخية في دول مثل

اكتسب الاستشراق طابعًا أكثر تنظيمًا وثباتاً في البداية في الفاتيكان، فرجال الدين الذين شكّلوا الطبقة  

المتعلمة في أوروبا خلال عصر الإصلاح الديني، وجدوا أنفسهم بحاجة للتعمق في دراسة العبرية والعربية  

، إلا (9) الدينية بشكل يتماشى مع التطورات الإصلاحية الجديدة  وغيرها من اللغات الشرقية لفهم نصوصهم

أن هذا المسعى لم يبقَ مقتصرًا على رجال الدين فقط، بل سرعان ما دخل المفكرون الأحرار إلى هذا الحقل، 

يداً مما دفع حركة الاستشراق إلى أبعاد غير مسبوقة، وجعلها أكثر ارتباطًا بتوسع المعارف العلمية والفنية بع 

عن تأثير الكنيسة، على سبيل المثال، أذن الملك لويس الحادي عشر بتدريس فلسفة أرسطو بشرح ابن رشد  

 . (10) في جامعة باريس رغم معارضة الفاتيكان

 

 تطور مفهوم الاستشراق 

السابع  القرن  بدءًا من  أكاديمي في أوروبا  الكلاسيكي لأول مرة كمجال  ظهر مفهوم الاستشراق 

كّز العلماء الغربيون على دراسة لغات الشرق مثل العربية والتركية والفارسية، إلى جانب عشر، حيث ر

الدين الإسلامي، والأدب، والتاريخ الشرقي. الهدف المُعلَن في ذلك الوقت كان فهم الحضارات الشرقية من 

لذلك مجموعة من    خلال جمع النصوص القديمة وترجمتها وإعداد القواميس والدروس اللغوية، وبرز نتيجة

المستشرقين الذين لعبوا دورًا مهمًا في نقل المعرفة الشرقية إلى أوروبا، ومع ذلك لم تكن دراساتهم بمنأى  

 عن السياقات السياسية والاجتماعية للاستعمار، الذي كان يشهد تصاعداً ملحوظًا في آسيا وأفريقيا.  

ففي توسع القوى الأوروبية، أصبح الاستشراق أداة لدراسة المجتمعات المستعمَرة لتسهيل السيطرة 

عليها وتبريرها، شكّل خطابهُ صورة نمطية للشرق بوصفه مكاناً للركود والتخلف، مقابل غرب متحضر 

 
 .   14- 13، )د. ت(، ص 2على نملة، الاستشراق في الادبيات العربية، العربية للنشر والتوزيع، ط -  7

 .  532سلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، دار الفكر، القاهرة، صمحمد البهي، الفكر الإ -  8

 . 533المرجع السابق، ص -  9

 .1159، ص3نجيب العقيقى، المستشرقون، دار المعارف، القاهرة، ج -  10

 



 

106 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

اءات الحياد، كانت  وعقلاني، مما رسّخ فكرة "الآخر" المختلف والخاضع حتماً للغرب، وعلى الرغم من ادع

هذه الدراسات تحمل أبعاداً أيديولوجية واضحة، مختزلة الشرق إلى صور ثابتة ساهمت في تبرير الهيمنة  

 السياسية والثقافية تحت شعارات الحضارة والتنوير. 

(، حيث قدم رؤية ربطت  1978  جاء التحول النقدي الأبرز مع إدوارد سعيد في كتابه )الاستشراق

بال ينتج  المعرفة  أيديولوجي  كتشكيل  الاستشراق  سعيد  عرّف  فوكو،  ميشيل  نظرية  من  مستفيداً  سلطة، 

تصورات تخدم الإمبراطوريات الغربية، وليس علماً بريئاً كما أشار إلى أن المستشرقين تجاهلوا وجهات 

ستعمار المباشر،  النظر المحلية وفرضوا تفسيرات منتقاة، بينّ سعيد أيضاً أن هذا الخطاب استمر بعد زوال الا

عبر وسائل الإعلام والسياسة والأكاديميا، حوّل نقده الاستشراق من مجال دراسي إلى موضوع للنقد الثقافي  

 الشامل، وأسّس للدراسات ما بعد الكولونيالية التي تعيد النظر في هذه العلاقات.

 

 الاستشراق والسلطة 

 العلاقة بين المعرفة السلطة 

والمعرفة علاقة جدلية وعميقة، إذ لا تقتصر السلطة على فرض إرادتها على    العلاقة بين السلطة

تتصف  ناحيتها لا  هيمنتها، ومن  وتوطّد  تبُرّر وجودها  التي  المعرفة  إنتاج  لتشمل  تمتد  بل  الناس فحسب 

الطبقات  أو  الحاكمة  الفئة  نتاج سياق سلطوي يخدم مصالح  بل تكون في أغلب الأحيان  بالحياد،  المعرفة 

 .(11)  المسيطرة

مفهومًا ثوريًا حول العلاقة بين المعرفة والسلطة، وتعد من أبرز المحاور في   يقدم ميشيل فوكو

فلسفته، حيث رفض الفصل التقليدي بينهما واعتبرهما متداخلين بشكل جوهري حيث يرى أنهما ليسا كيانين  

الهياكل الاجتماعية والتج تحكم  العلاقات"  ارب  منفصلين بل متشابكتان بعمق وتشُكلان "شبكة معقدة من 

"السلطة وقد صاغ مصطلح  الرؤية    -الفردية،  ففي  ينفصم،  لا  الذي  الارتباط  هذا  على  للتأكيد  المعرفة" 

الكلاسيكية، ترُى المعرفة كشيء محايد، بينما تفُهم السلطة كقمع خارجي، يرى فوكو أن السلطة منتشرة  

تتداخل مع بعضها اى )الم عرفة والسلطة( بشكلٍ لا وتعمل على مستويات متعددة وبطرق متنوعة، فهى 

يمكن الفصل بينهما، فلا وجود لمعرفة خارج إطار السلطة، ولا سلطة تمُارَس دون أن تنتج معرفة، السلطة 

لا تعمل فقط من خلال القمع أو الإكراه، بل تساهم في تشكيل أنماط معينة من المعرفة تعيد تكوين الأفراد 

قاؤه في طيّ الصمت، لذلك، المعرفة ليست انعكاسًا محايداً للواقع،  وتحدد ما يمُكن التعبير عنه وما يفُترض ب

 .(12) إنما أداة داخل شبكة علاقات سلطوية تساهم في خلق وإعادة تشكيل هذا الواقع

الواقع،  تنُتج  القمع أو قول لا، بل  المنتجة للسلطة، فهي لا تقتصر على  يؤكد فوكو على الطبيعة 

قة، وتشُكّل الأفراد وذواتهم، وهذا يعني أن رغباتنا وهوياتنا تتشكل بفعل  ومجالات الأشياء، وطقوس الحقي

علاقات السلطة، كما أن ممارسة السلطة نفسها تنُشئ وتظُهر أشياء جديدة للمعرفة وترُاكم مجموعات جديدة 

والمعرفة   من المعلومات، فلم تعد السلطة عند فوكو مجرد قمع أو منع، بل أصبحت منتجة، إنها تنتج المعرفة،

بدورها تنُتج آثاراً للسلطة، فكل خطاب معرفي سواء كان طبيًا أو قانونيًا أو تربويًا، لا ينفصل عن علاقات  

القوة التي تجعله ممكنًا وتفرضه في الوقت نفسه، ليست السلطة جهة تمتلكها، بل هي استراتيجية تمارس  

أو مح بريئة  هناك معرفة  ليست  الاجتماعية،  الشبكة  القوة وليست  داخل  نتاج علاقات  فالمعرفة هي  ايدة، 

هي في الوقت نفسه أماكن    –كمؤسسات    –مجرد انعكاس للواقع، فالسجن، والمستشفى، والمدرسة، والمصنع  

لإنتاج المعرفة عن المجرم والمريض والتلميذ والعامل، وأدوات لممارسة السلطة عليهم وتأديبهم، فالمعرفة  

مًا محايداً أو موضوعيًا، بل هي "متشابكة بعمق مع علاقات السلطة وتسُتخدم  في منظور فوكو، ليست مفهو

"لتعزيز وإضفاء الشرعية على هياكل السلطة القائمة"، "إن السجن مرتبط منذ نشأته بمشروع تكوين معرفة  

الة عن الأفراد الذين تخضعهم السلطة وتضبطهم… فالمعرفة تنتج في قلب ممارسات السلطة، وتكون أداة فع

 
 . 27، ص 1996محمد عابد الجابري، "المعرفة والسلطة"، الطبعة الرابعة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  -  11

     :بالفرنسية( ميشال فوكوMichel Foucault( )1926   -  1984 فيلسوف فرنسي، يعتبر من أهم فلاسفة النصف الأخير من القرن )

 العشرين، ابتكر مصطلح )أركيولوجية المعرفة(.  

 . 89، ص 2005ن، بيروت سامي شريف "ميشيل فوكو: سلطة المعرفة الطبعة الأولى، دار التنوير للطباعة والنشر، لبنا -  12



 

107 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

آلياتها" الإحصاءات  (13) لتدعيم  الجنائي،  النفس  علم  )مثل  المعرفة  وهده  السلطة  تدعم  المعرفة  ان  اى   ،

فما يعُتبر حقيقة هو دائمًا نسبي لنظام معين ،  الاجتماعية( تسُتخدم لتحسين وتبرير وتوسيع نطاق سيطرتها

 . من تكوينات سلطة معينة من السلطة، ولا يمكن أن تكون المعرفة محايدة تمامًا لأنها تنشأ

السرديات   بواسطة  قمُعت  نظر مهمشة  تمثل وجهات  التي  الخاضعة  المعارف  مفهوم  فوكو  يقدم 

المهيمنة، "يقدم فوكو مقولته الشهيرة 'لا توجد علاقات سلطة بدون مراسلاتها في حقل المعرفة، ولا توجد  

قة تكوينية وليست معرفة لا تشترط وتشكل علاقات سلطة في الوقت ذاته'، هذا يعني أن العلاقة بينهما علا

عرضية، فالمعرفة لا تسبق السلطة لتطبق عليها لاحقاً، والسلطة لا تفرض نفسها على معرفة جاهزة، بل 

إن 'الحقيقة' نفسها هي نتاج لهذا النظام )الابستمي( الذي يحدد ما يمكن قوله وما يمكن تصديقه في عصر  

نتجها وتجعلها قابلة للتداول، من هنا فإن تاريخ 'الحقيقة'  تاريخي معين، السلطة لا تكبح الحقيقة، بل هي التي تُ 

هو في جوهره تاريخ أنظمة السلطة التي تنتجها وتجعلها سائدة، كذلك الخطاب يعُد نقطة تقاطع السلطة و 

المعرفة، فهو نظام يحُدد معاني الواقع ويرسم حدود ما يمكن قوله وما يجب إسكاته، مشكّلاً بذلك الهويات  

ار الاجتماعية، وفي الاستشراق تتجلى هذه العلاقة بوضوح، حيث وظّفت السلطة الاستعمارية معرفة والأدو

بالقوة   المعرفية  القوة  السياسية والعسكرية، مكملةً  لتكريس هيمنتها  الشرق كأداة أساسية  المستشرقين عن 

 .العسكرية لتحقيق المشروع الإمبريالي

 

 الاستشراق كأداة للهيمنة الثقافية 

 تحليل نقدي في ضوء نظرية القوة والمعرفة 

 الإطار الفوكوي لفهم الهيمنة  

تمثل نظرية ميشيل فوكو حول القوة والمعرفة أساسًا مهمًا لفهم آليات الهيمنة الثقافية، حيث تتحدى 

أداة قمعية التصورات التقليدية للقوة وتسعى إلى إعادة تفسيرها وفقًا لفوكو، فإن القوة لا ينبغي النظر إليها ك

تمارس من الأعلى إلى الأسفل من قبل حاكم أو طبقة مهيمنة فحسب، بل هي منظومة معقدة ومتداخلة تنبض 

داخل أنسجة المجتمع بمجمله، إنها شبكة ديناميكية تعمل على مستويات متعددة وتؤثر بشكل دائم في تشكيل  

فه للقوة باعتبارها منتجة، وليست مجرد أداة  ، فالأكثر عمقًا في تصور فوكو هو تعري(14) الواقع الاجتماعي

قمع، فهي لا تقتصر على تحطيم الحقائق القائمة، بل تعمل على خلق "واقع" جديد من خلال إنتاج الفئات 

والهويات و"الحقائق" التي تعزز سيرورة الهيمنة، القوة، بهذا المعنى، ليست مجرد أداة منع، بل هي أداة 

 طرًا تحدد ما يمكن إدراكه وما يمكن الحديث عنه. خلق، فهي تصيغ مفاهيم وأ 

في سياق الاستشراق، تتجسد هذه الديناميكية عبر إنتاج )الشرق( كموضوع دراسة وكينونة قابلة 

للتصنيف والتحليل، وخلق صورة "الآخر الشرقي" بوصفه مقابلًا للذات الغربية، هذا التشكيل النشط ليس 

ت ثقافية، بل هو أداة  حكم تتجاوز الخطاب لتعيد ضخ علاقات القوة في المجتمع، عندما تحدد مجرد فكرة 

السلطة معايير ما يعُتبر معرفة حول مجموعة ما، فإنها تسيطر بفعالية على واقع تلك المجموعة، كذلك يرى  

في ضوء   منهما  كل  تتشكل  حيث  بينهما،  الفصل  يمكن  لا  حد  إلى  مترابطتان  والمعرفة  القوة  وان  فوكو 

فالمعرفة ليست حيادية أو موضوعية أبداً، بل هي نتاج علاقات قوة متشابكة تهدف إلى ترسيخ   الأخرى.

وإعادة إنتاج الهياكل القمعية، وفي المقابل تحدد القوة نطاق ما يعُتبر معرفة شرعية داخل أي مجتمع، وبهذا  

ن القوة والمعرفة، فهو ليس مجرد  فالخطاب هو الأداة الأساسية التي تمُارَس عبرها هذه العلاقة المتبادلة بي 

وسيلة للتعبير أو أسلوبًا سرديًا حياديًا، بل إطار اجتماعي وثقافي يعُيد تشكيل المعرفة والهويات والعلاقات 

يمتلك حق  ومن  عنه،  الحديث  يمكن  وما  بمعرفته  يسُمح  ما  يحدد  الخطاب  القائمة،  الهياكل  تعزز  بطرق 

، كذلك يذهب فوكو والى تقديم أمثلة لتوضيح  (15) الأفراد وتوجيه وعيهمالتحدث، مما يؤدي إلى تشكيل هوية  

تأثير القوة التأديبية، من مؤسسات مثل المدارس والمستشفيات والسجون، فهذه المؤسسات تعتمد آليات مراقبة 

التعليمي   النظام  في  مثلًا  مطيعة"،  "أجساد  السلوكيات وخلق  لتشكيل  دقيقة  وتقييم  وهياكل ضبط  صارمة 

الالتزام   مثل  دقيقة  معايير  وفق  وسلوكهم،  الأكاديمي  أدائهم  حسب  ويصُنفّون  باستمرار  الطلاب  يلُاحظ 

 
 .  35- 34، ص 1990المراقبة والعقاب لميشيل فوكو، ترجمة علي مقلد، دار الطليعة، لبنان، بيروت،  -  13

 . 31، ص1عبد العزيز العيادي، ميشال فوكو، المعرفة والسلطة، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط  -  14

 . 40المصدر السابق، ص  -  15



 

108 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

بالأنظمة الزمنية والاستجابة للتوجيهات، هذه الأنماط الرقابية والتحكمية تجد صدى لها في أشكال أخرى  

 من المؤسسات مثل السجون والمعسكرات العسكرية.

ة تحليلية قوية لفهم العمق الذي تصل إليه آليات الهيمنة الثقافية عبر إنتاج  يقدم الإطار الفوكوي أدا

 المعرفة والهويات، مع تسليط الضوء على دور الخطاب في إعادة تشكيل الواقع وتثبيت علاقات القوة القائم. 

 

 دور الاستشراق في تشويه أو تبسيط الهوية العربية 

الاستشراق يمثل ظاهرة ذات تأثير متشابك ومعقد في تشكيل صورة العالم العربي والإسلامي لدى  

الغرب، وغالبًا ما كان هذا التأثير يتسم بالسلبية وتشويه الهوية العربية، ظهرت فكرة الاستشراق في العصور 

النصوص الدينية والثقافية،  الوسطى الأوروبية باعتبارها محاولة أكاديمية لفهم الشرق، خاصةُ في سياق  

استخدام   حيث جرى  الاستعمارية،  الطموحات  تخدم  أداة  ليصبح  الاهتمام  هذا  تطوّر  الزمن،  مرور  ومع 

المعرفة المكتسبة لتكريس مفهوم تفوق الغرب وحضارته على ما يتم اعتباره شرقًا "متخلفاً، فالاستشراق 

رق، فقد تحول إلى نهجٍ يهدف للسيطرة عليه وإخضاعه،  تجاوز كونه مجرد تمثيل ثقافي أو دراسة علمية للش

عبر إصدار الأحكام المغلوطة وإعادة تشكيل صورته بطرق نمطية، هذا الاتجاه أسّس لصناعة صورة نمطية 

تصُوّر "الشرق" كمفهوم موحّد وثابت، مختلف تمامًا عن الغرب الذي يوُصف بالمتحضر والمتحرك نحو  

الاستشراقي، غالبًا ما جرى تصوير الهوية العربية والإسلامية على أنها منغلقة    التغيير، وفي إطار الخطاب 

وعدائية تجاه التطور، مع ميول نحو العنف والاستبداد، مما اختزل التنوع الثقافي والتاريخي الغني للعرب 

العقلاني  مركز  بوصفه  لنفسه  الغرب  رؤية  تعزيز  في  تسهم  التي  المجحفة  الصور  من  مجموعة  ة  إلى 

 .(16) والتقدم

الدراسات الاستشراقية، خاصة في مراحلها الكلاسيكية، لعبت دورًا محوريًا في خلق تصور مشوّه  

عن الهوية العربية من خلال عزل حلقات معينة عن سياقاتها التاريخية الأكبر، فالعربي غالبًا ما كان يقُدمّ  

كر يسعى فقط للربح، أو كحاكم مستبد لا يعتمد في تلك الدراسات إما كبدوي عديم الاستقرار، أو كتاجر ما

إلا على السيف في بسط حكمه، هذه التصورات المجتزأة سهّلت فصل التراث الفكري العربي عن سياقه  

الحضاري الأوسع، وزرعت فكرة أن الحضارة العربية مجرد ناقل سلبي لحضارات أخرى دون إسهام فعّال  

وقد تم بذلك تهميش إبداع العقل العربي لصالح سرديات أوروبية تدعّي  حقيقي في مسيرة المعرفة الإنسانية،  

، هذا الميل الأيديولوجي للاستشراق خلفّ آثارًا (17)أنها الوريثة الحصرية للحضارة الإغريقية والرومانية 

الشعوب   لدى  الذاتي  التقدير  بالنفس وانخفاض  الثقة  تراجع  إلى  أدى  العربية، حيث  الهوية  محسوسة على 

لعربية، كما ساهم في تقويض جهود التفاهم الثقافي بين المستشرقين والعرب، معززًا الانقسامات والتوترات ا

ضمن علاقة غير متوازنة، مع ذلك، ينبغي الاعتراف بأن الاستشراق لم يكن شرًا مطلقًا، فبعض المستشرقين 

ربية ذات قيمة تاريخية كبيرة، مما ساعد  لعبوا دورًا إيجابياً في إنقاذ المخطوطات القديمة وترجمة أعمال ع

في الحفاظ على أجزاء من التراث العربي، ولكن هذا الجانب الإيجابي لا يقلل من الأثر السلبي الأعمق الذي  

الدور  الهوية العربية، اذ ان إدراك هذا  الهيمنة الغربية وتشويه  ولّده الاستشراق، حيث ساهم في شرعنه 

لتحقيق وعي ذاتي عربي، والانتقال نحو إعادة الكتابة التاريخية بمنهج يرفض المعقد للاستشراق ضروري  

 القوالب النمطية المفروضة ويحتفي بالتنوع والغنى الحقيقي للحضارة العربية والإسلامي.

 

 الاستشراق الأكاديمي والسياسي

 دور المستشرقين في كتابة التاريخ العربي 

لعب المستشرقون دورًا محوريًا في كتابة التاريخ العربي، حيث تجاوزوا التوثيق إلى تقديم رؤى 

جديدة، اعتمدوا منهجًا علميًا قائمًا على البحث وفحص المصادر الأصلية، أسهموا في إثراء المكتبة العربية  

ة بحفظها في المكتبات الغربية، بالترجمات والنقد، وفتحوا آفاقًا بحثية جديدة، كما أنقذوا مخطوطات نادر

ساهموا كذلك في إحياء التراث العربي عبر اكتشاف المخطوطات ودراستها وشرحها، ومع تقدير هذا الجهد،  

 
(، 1978ادوارد سعيد، الاستشراق، )كمال أبو ديب، مترجم(، بيروت مؤسسة الأبحاث العربية، )نشُر الأصل بالإنجليزية عام    -   16

 . 42- 41ص 

 . 118(، ص1994محمد عبد الوهاب، نقد الخطاب الاستشراقي: الصورة العربية في المراجع الأمريكية، القاهرة، دار الشروق، )  -   17



 

109 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

قيمة   من  أحيانًا  قللت  التي  ونظرتهم  والدينية،  السياسية  بالمصالح  أحيانًا  امتزجت  التي  دوافعهم  نقد  يجب 

اوز تأثير الدراسات الاستشراقية الأكاديميا، حيث شكلت المنهج السائد ، فقد تج(18) الحضارة العربية بذاتها

وتبنتها   والإسلام،  العرب  عن  نمطية  صورة  تشكيل  في  ساهمت  أوروبا،  في  الإسلامي  الشرق  لدراسة 

العداء   العثمانية، استخُدمت فرضياتها الخاطئة كأداة لتغذية  الدولة  الحكومات في سياساتها، خلال صعود 

 سلمين وتعزيز السياسات الاستعمارية. تجاه الم

في الهيمنة على دراسة التاريخ العربي والإسلامي لفترة ليست بالقصيرة،   استمر المنهج الاستشراقي

متأثراً بأفكار سابقة نشأت في سياقه الغربي، وعندما تناول المؤرخون المستشرقون تاريخنا، كانت كتاباتهم  

مشبعة بمفاهيم مثل "العصر الذهبي" يليه "عصر الانحطاط"، وهي تقسيمات تعكس رؤية خطية لا تعكس 

دائمًا حقيقة تطور المجتمعات الإسلامية، رغم أنهم قدموا تاريخًا مدققًا من حيث النص، إلا أنه غالبًا ما كان  

، (19) مُحرفًا من حيث الفهم والتفسير، إذ نظروا إلينا من الخارج وبوجهة نظر الغرب وليس من منظورنا

مت  ومعاصره رؤية  قديمه  الاستشراقي  الخطاب  تحليل  يظهر  ذلك  من ومع  المسلمين  العرب  لتاريخ  صلة 

القديمة   أسسه  إلى  يستند  المعاصر  العربي  التاريخ  أن  الخطاب  هذا  يرى  الحديث،  العصر  إلى  الجاهلية 

 والحضارة الإسلامية، التي قامت على مشروع تجديد العلاقة مع الخالق وعمارة الأرض.

 

 توظيف المعرفة الاستشراقية في السياسة الاستعمارية 

ستعمار التراث الاستشراقي، حيث تمكن من تجنيد بعض المستشرقين لخدمة مصالحه استغل الا

بين الاستعمار والاستشراق، حيث اعتمد  إلى نشوء علاقة وطيدة  ذلك  وأدى  المسلمين،  وأهدافه في بلاد 

اسية  الاستعمار على ما يقدمه المستشرقون من معلومات وتحليلات حول الجوانب الاجتماعية والدينية والسي

والاقتصادية للبلدان الشرقية، وبالأخص الإسلامية، يظهر هذا الأمر بجلاء مع حملة نابليون على مصر عام  

  م، حيث استعان بفريق من المستشرقين لتزويده بالدراسات التي تساعده في فهم طبيعة البلاد وأهلها 1798

(20). 

بهدف إضعاف المسلمين، استهدفت هذه تقاطع مصالح الكنيسة، والصهيونية، والدول الاستعمارية   

النبوية، ولأن  القوى السر الكامن في وحدة المسلمين وقوتهم، المتمثل في تمسكهم بالقرآن الكريم والسنة 

المساس بالقرآن كان صعباً ومستحيلاً، وجهوا انتقاداتهم نحو السنة النبوية كونها المصدر الثاني للتشريع  

تقوم   الذي  والأساس  الموضوعة  الإسلامي  الأحاديث  استغلال  إلى  وعمدوا  الأحكام،  تفصيلات  عليه 

ذلك، بل طعنوا في صحة  السنة، ولم تقتصر محاولاتهم على  لتشويه  المسلمين  بين  التاريخية  والخلافات 

النبي محمد صلى الله عليه وسلم، عبر   إلى  الناس في نسبتها  لتشكيك  ومتناً وسعوا  الثابتة سنداً  الأحاديث 

مختلفة وبث الشبهات حولها، إلى جانب الهجوم على شخص النبي ورسالة الإسلام، لكن بفضل الله    ادعاءات 

عز وجل، خابت مساعيهم وفشلت جهودهم، حيث قيض الله تعالى رجالاً من علماء الأمة اعتنوا بالدفاع عن  

هة هذه الافتراءات بوسائل  السنة النبوية بإزالة ما ألُصق بها من شبهات وأباطيل، قام هؤلاء العلماء بمواج

علمية ومنهجية دقيقة، استناداً إلى قواعد وضوابط صارمة لا نظير لها في تاريخ البحث العلمي، وهكذا بقيت  

السنة النبوية نقية كما تركها النبي صلى الله عليه وسلم، وستظل كذلك بإذن الله ما دام الإسلام قائماً والمسلمون  

بعد الاستيلاء العسكري والسياسي على بلاد -الاستشراق المتعاون مع الاستعمار    متمسكين بدينهم، كما اتجه

إلى إضعاف المقاومة الروحية والمعنوية في نفوس المسلمين، وتشكيك المسلمين في معتقداتهم    -المسلمين

ا للحضارة والثقافة الغربية عامل المستشرقون  ، فقد ت(21) وتراثهم؛ حتى يتم للاستعمار في النهاية إخضاعًا تامًّ

أنها متأخرة   العربية على  المجتمعات  رت  العربية بنظرة استعلائية واستعمارية، وصُوِّّ الثقافة  الأوائل مع 

وغير حضارية، وتم الاستخفاف بإسهامات العرب الثقافية والعلمية عبر التاريخ، إلا أن طبيعة الدراسات 

توجها  الزمن، ظهرت  مع  تدريجياً  وشمولاً الاستشراقية تغيرت  أكثر عمقاً  تقديم فهم  إلى  ت جديدة تسعى 

 
 . 95طه حسين، مستقبل الثقافة في مصر، دار المعارف، القاهرة، ص   -  18

( مركز دراسات الوحدة  2005، )2عبد العزيز الدوري، تأريخ التاريخ: اتجاهاته ومصادره في العصر الإسلامي، بيروت، ط    -   19

 . 20العربية، ص

 .107ادوارد سعيد، الاستشراق، ص  -  20

 .44ق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، القاهرة، دار المعارف، ص محمود حمدي زقزوق، الاستشرا  -  21



 

110 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

للثقافة العربية والإسلامية، مما ساهم في تعزيز الحوار الثقافي بين الشعوب والحضارات بشكل أكثر توازناً  

 وإنصافاً. 

 

 وسائل الإعلام والخطاب الاستشراقى المعاصر: 

 تغطية الإعلام الغربي للشرق الأوسط 

التغطية   العسكرية  تتميز  الصراعات  على  بتركيزها  الأوسط  الشرق  لمنطقة  الغربية  الإعلامية 

وقضايا الإرهاب، مما يخلق صورة نمطية تربط المنطقة بالعنف وعدم الاستقرار، غالبًا ما تتأثر هذه التغطية  

رؤية غير    بعوامل مثل المصالح الجيوسياسية، الأولويات التحريرية، والصور المسبقة، مما يؤدي إلى تقديم

الاقتصادية   المجالات  في  الإيجابية  التطورات  تجاهل  حساب  على  التركيز  هذا  يأتي  ومتحيزة،  متكاملة 

والاجتماعية والثقافية، مثل الابتكار التكنولوجي والإنجازات الفنية في العديد من دول المنطقة، مما يشوه  

 فهم الجمهور الغربي للواقع المعقد والمتنوع للشرق الأوسط.

ليست وسائل الإعلام مجرد ناقل للأخبار، بل أداة فعالة   أصبحت وكالات الأنباء العالمية الكبرى

لتشكيل الرأي العالمي لصالح القوى المهيمنة، في تغطية الشرق الأوسط، تصيغ الأخبار وفق مصالحها، 

بالصراع والتخلف بدلا من متجاهلة الحقائق المحلية، مما ينتج رؤية أحادية تشوه صورة المنطقة وتربطها  

، هناك أيضاً ميل واضح نحو تبسيط القضايا المعقدة وتقسيمها إلى ثنائيات  (22) التركيز على تعقيداتها الحقيقية

مختزلة كـ "الخير والشر" أو "الضحية والمعتدي"، هذا التبسيط يغفل السياقات التاريخية والثقافية العميقة 

ي مما  الصراعات،  تلك  تؤطر  من  التي  لتاريخ طويل  انعكاساً  وليست  أحداث عشوائية  وكأنها  تبدو  جعلها 

السياسات والأحداث، إضافة إلى ذلك، يرى عدد من المحللين وجود تحيز ضد الإسلام والمسلمين أحياناً، 

حيث يتم ربط الإرهاب بالدين ككل بصورة غير منصفة، في حين أن هذه الظاهرة مقتصرة على جماعات  

 ثل غالبية المسلمين. متطرفة لا تم 

خطاب الإعلام الغربي تجاه الشرق الأوسط يرتبط بشكل واضح بخطاب الاستشراق التقليدي، حيث 

يستمد منه أطره التفسيرية وصوره الرمزية، غالباً ما يعُرض العربي أو المسلم باعتباره "الآخر"، المغاير 

دينياً بالطبع، وعلى الرغم من أن هذه الصور النمطية قد للغرب والمتخلف عن مدنيته، العنيف، والمتعصب  

لا تكون دائماً مقصودة، فإنها باتت جزءاً من اللاوعي الجمعي لدى الإعلام الغربي، تتكرر بشكل تلقائي 

 عبر اللغة وزاوية الطرح التحريري وطريقة التصوير، مما يعمّق هذه الصورة النمطية لدى الجمهور العالمي

(23). 

 

 ير العولمة على استمرارية الصور النمطية تأث

تتعامل العولمة مع الصور النمطية بتناقض، فهي من جهة تتيح فرصًا لتفكيكها عبر التعارف المباشر 

وإبراز التنوع، ومن جهة أخرى، تعيد إنتاجها ونشرها على نطاق واسع، حيث تحول الثقافات المعقدة إلى 

الثقافة العربية والإسلامية في الإعلام الغربي ضمن أطر مشوهة لخدمة سلع مبسطة، وغالبًا ما يتم تقديم  

الفهم وتعزيز   إنتاج سوء  فعالة لإعادة  أداة  بل  للتفاهم،  العولمة جسرًا  تكون  أن  بدلًا من  أجندات سياسية، 

الشعوب في قوالب  ، تختزل الصور النمطية  (24)  الصور النمطية التقليدية بشكل مبتكر وأكثر قوة وانتشارًا

بسيطة لتلائم السوق، وتعززها الخوارزميات والعولمة، مما يخلق حلقة مفرغة من التأكيد والرفض وإعادة  

 الإنتاج المتطرف. 

في الوقت ذاته، تدفع الصور النمطية السلبية التي تصُدرها العولمة بعض المجتمعات إلى رد فعل  

يعبرّ عن نفسه عبر تشكيل صور نمطية   العربي مثلًا، وفي مواجهة الصورة دفاعي  العالم  مضادة، ففي 

تجُرد من   للماضي  الغربي عنه، تظهر محاولات لاستحضار صورة مثالية  التي يرسمها الإعلام  السلبية 

العيوب وتصور الذات كضحية بريئة والآخر كشر مطلق، لكن هذه الصورة المثالية أيضًا تقع في الفخ نفسه  

 

   .مثل رويترز وأسوشيتد برس وفرانس برس 

 . 135(، ص 1984ثروت عكاشة، الإمبريالية والإعلام، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ) -  22

 . 78(، ص2005تحليل الخطاب، القاهرة، دار الشروق، )  عبد الوهاب المسيري، صورة العرب في الإعلام الغربي: دراسة في -  23

 . 148(، ص 2009أحمد بن حامد زهران، العولمة وتحدي الهوية، دار المعرفة الجامعية، ألإسكندرية ) -  24



 

111 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

اداً للنمطية عن طريق إنكار التعقيدات الداخلية ورفض النقد الذاتي، مما يعوق الحوار  لأنها تقدم نموذجًا مض

، فالعولمة إذن تقدم أدوات لتفكيك هذه (25) البناء ويكرس دورة الصور النمطية المتبادلة بين "نحن" و"هم"

تنا أقرب إلى بعضنا الصور، لكنها في الوقت ذاته توفر آليات لإعادة إنتاجها بشكل أعمق وأسرع، فقد جعل

البعض على سطح الخارطة، لكنها دفعتنا للعيش في أحياء فكرية مغلقة حيث تستمر الصور المسبقة بالهيمنة  

على وعينا، وعلى الرغم من أنها وسعت آفاق التفاعل الإنساني، إلا أنها أعطتنا أدوات أكثر قوة لتشويه  

الصور النمطية دليلًا على فشل العولمة بقدر ما هو نتاج    الآخر أو تجاهله، وبالتالي لا يمكن اعتبار بقاء

 حتمي لطبيعتها المزدوجة التي تجمع بين التقارب والتباعد في الوقت ذاته. 

  

 محاولات إعادة بناء الوعي العربي 

 مشاريع النهضة  

  شهدت النهضة العربية في أواخر القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين ظهور مجموعة من 

ومن بين أبرز   المشاريع الفكرية التي هدفت إلى انتشال الأمة من حالة الركود والتخلف التي وصلت إليها،

ورغم اختلاف   الشخصيات التي لعبت دورًا محوريًا في هذه الحركة الفكرية نجد طه حسين ومحمد عبده،

 .ث والإصلاحالمنهجيات التي اعتمداها، فإنهما اجتمعا على هدف مشترك يتمثل في التحدي

 

 إعادة الوعي العربي طه حسين

من أبرز الشخصيات التي ساهمت في حركة التنوير في الفكر العربي الحديث،   يعتبر طه حسين 

لم يكن مشروعه مجرد إصلاح أدبي أو تعليمي، بل كان مشروعًا شاملًا يهدف إلى )إعادة تشكيل الوعي  

قل من سيطرة التراث والخضوع غير النقدي، وربط الهوية  العربي( من خلال محورين رئيسيين: تحرير الع

 العربية بالحضارة الغربية كشريك في المعرفة والإنسانية، وليس كعدو. 

انطلق طه حسين في مسعاه الفكري من إيمان راسخ بأن أزمة الأمة العربية تكمن في جمود الفكر 

بن إعادة  أن  اعتقد  لقد  والتحرر،  النقد  مصادر  عن  الحرفي  وانقطاعه  بالتمسك  تتم  لا  العربي  الوعي  اء 

بالماضي، بل عبر قراءته بطريقة عقلانية نقدية، كان شعاره )أشك لأصل إلى اليقين( بمثابة الزلزال الذي 

هز أسس الفكر التقليدي، في كتابه "في الشعر الجاهلي لم يكن هدفه تدمير التراث، بل كان يهدف إلى إحداث 

ربي من سباته، أراد طه حسين تحويل الوعي العربي من وعي قائم على الاستقبال  صدمة وعي تثير العقل الع

والقبول، إلى وعي قائم على التساؤل والنقد والتفحص، كانت رسالته: أن حرية الفكر تشكل الأساس الذي 

تقدم، "أراد تبُنى عليه نهضة حقيقية، وأن العبودية الفكرية للموروث، مهما كان مقدسًا، هي العدو الحقيقي لل

 .(26)أن ينُتقل بالعربي من متلقٍ سلبي للمسلمات إلى فاعل نشط في عملية التساؤل والبحث"

سعى طه حسين لإعادة تشكيل الوعي العربي من خلال دمجه في الحضارة الإنسانية المعاصرة، 

دعا إلى تبني العلوم والمناهج  معتبرًا الهوية العربية امتداداً للمجال المتوسطي وجسرًا للتفاعل مع أوروبا  

العقلانية الأوروبية كشركاء في المعرفة، وليس كأعداء كما جعل التعليم المجاني والإلزامي والعلماني حجر 

الزاوية لتحرير العقل وبناء الشخصية العربية المستقلة. واجه مشروعه هجومًا عنيفًا من التيارات التقليدية، 

حرية الفكر كأساس للنهضة يعُد طه حسين بهذه الرؤية الشجاعة والمتكاملة أحد لكنه ظل مدافعًا ثابتاً عن  

 المهندسين الرئيسيين لمحاولة إصلاح الوعي العربي في العصر الحديث. 

 

 إعادة الوعي الامام محمد عبده

أدرك الإمام محمد عبده أن أزمة الأمة سببها الجمود الفكري وسوء فهم الدين في مواجهة التحدي  

حضاري، فجعل مشروعه الإصلاحي لإعادة الوعي يرتكز على تحرير العقل من التقليد الأعمى، والجمع  ال

 
 . 175المصدر السابق، ص -  25

  ( وشهرته »طه حسين«، أديب وناقد مصري  1973  - 1889هـ /    1393  - 1306طه حسين علي بن سلامة ،)لقُّب بعميد الأدب  م ،

 العربي، يعُدَ من أبرز الشخصيات في حركة الأدب العربي الحديث، ولا تزال أفكاره ومواقفه تثير الجدل حتى اليوم.

-78(، الصفحات 1982حسين، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية )  محمد محمد  -  26

80. 



 

112 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

بين الأصالة والحداثة، رأى محمد عبده أن "إعادة الوعي" تمر عبر تحرير العقل من سلطة التقليد والماضي، 

ى محمد عبده إلى إحياء الوعي  سع، فقد  (27)العصر    وفهم الدين فهماً يتوافق مع العقل والمنطق وضرورات  

الوطني والقومي من خلال تفسيره لمفهوم "الأمة" ودفاعه عن اللغة العربية كلغة للقرآن والفكر، مع التأكيد 

على أن النهضة لا تتعارض مع الإسلام بل تستمد منه قوتها، ليحرر الإنسان من الخوف والجمود، ولم  

التعليم لموازنة الهوية والعلوم العصرية، وأكد على الإصلاح  يقتصر مشروعه على الدين، بل شمل إصلاح  

الاجتماعي والسياسي بمحاربة الاستبداد والدعوة للحرية والعدل والشورى، أن محاربة الاستبداد السياسي 

كانت جزءاً أساسياً من مشروعه لإعادة الوعي، حيث أن الوعي الحر لا ينمو في مناخ الاستبداد، فقد تعامل  

حضارة الغربية بوعي متوازن، فأخذ بأسباب تقدمها مع الحفاظ على الشخصية الإسلامية، واجه تحديات  مع ال

جسامًا، لكن إرثه لا يزال حيًا، حيث تبقى أسئلته حول تجديد الدين ومواجهة الاستبداد والتراث والحداثة  

 .(28) جسرًا أساسيًا لأي نهضة عربية معاصرة

ى تحقيق هدف يتمثل في بناء وعي عربي جديد، يستطيع الجمع بين  ان مشروع محمد عبده يسعى إل

الأصالة والمعاصرة، ويكون مستعداً للانخراط في العصر الحديث بثقة، دون الانبهار المفرط أو الانعزال  

 التام. 

 

 النقد العربي للاستشراق 

 موقف ادوارد سعيد من الاستشراق: 

لا يمكن التعامل معه كجهد أكاديمي محايد لدراسة   كما ناقشه إدوارد سعيد   الخطاب الاستشراقي

غايات  ذات  كأداة  جوهره  في  الخطاب  هذا  يتبدى  بل  الآخر،  لفهم  تسعى  بريئة  ثقافية  كنظرة  أو  الشرق 

مزدوجة: الأولى تكمن في تعزيز الشعور بالتفوق الثقافي والحضاري الغربي عبر بناء هوية غربية تقوم  

والثانية تكمن في تقديم مبررات للهيمنة الإمبريالية والاستعمار، كذلك يرى    على نقيضها الشرقي المفترض،

سعيد أن الغرب سعى إلى ابتكار "آخر" يناقضه مفهوميًا ليعرّف ذاته كمركز ومعيار، فالهويّة الغربية التي  

ان للخرافة للتخلف  تتسم بالعقلانية والتقدم والحداثة، لا يمكن فهمها إلا بتقديم الشرق كصورة ما يناقضها )مك

وللجمود(، فالخطاب الاستشراقي لم يصف واقعاً بقدر ما مارس عملية خلق رمزية لشرق يتماشى مع نظرة  

الغرب وشعوره بالتفوق، هذا البناء النظري لم يكن محايداً، بل كان يخدم رغبات الغرب النفسية والسياسية،  

م الشرق كرواية ثابتة للتخلف والقصور والا فتقار إلى التاريخ الذاتي المستقل عن الاستعمار، يمثل هذا إذ قدُِّّ

وصف   شرق  مقابل  في  وتقدمية  عقلانية  كقوة  ذاته  رؤية  من  الغرب  تمكن  رمزية  أداة  للشرق  التصور 

وخاضع   غرائزي  ككيان  جماعياً  وتقديمه  الشرق  يصبح وصف  المنظور  وبهذا  والأسطورة،  بالانحطاط 

، وهذا ما يجعل خطاب (29) من عملية أيديولوجية استهدفت ترسيخ التفوق الغربيللطبيعة وفاقد للمعرفة جزءًا  

 الاستشراق، كما يرى سعيد، أمراً وظيفياً يخدم استمرار الهيمنة الغربية عبر تسويغها أخلاقياً وثقافياً. 

في قلب هذا الخطاب يبرز هدف أعمق يتمثل في تطبيع واستساغة التدخل الاستعماري وتصويره 

أخلاقي كضرو كواجب  الاستعمار  تقديم  تم  وعنيف،  قهري  كعمل  إليه  ينُظر  أن  من  فبدلاً  حضارية،  رة 

وحضاري يبرر نفسه بصفته "إنقاذاً" لشعوب غير قادرة على النهوض بنفسها، وهنا تتحول الهيمنة الثقافية  

وضوح في تصوير شعوب  ، يتجلى ذلك ب(30) إلى وسيلة لشرعنه الهيمنة السياسية تحت غطاء التمدين والتنظيم

يقتصر على وصف   لم  الاستشراقي  فالخطاب  الغربي،  العقل  دعم  دون  قاصرة وعاجزة  بوصفها  الشرق 

تصور معين للشرق، بل أعاد بناء الشرق ككيان فاقد للاكتفاء السياسي والمعرفي، مما يجعل التدخل الغربي  

المزعو الحضارية  لمسؤوليته  وضرورياً  طبيعياً  امتداداً  الشرق يبدو  باحتلال  يكتفِّ  لم  الخطاب  هذا  مة، 
 

 . 126، ص1997محمد عمارة، تيارات الفكر الإسلامي، دار الشروق، القاهرة،  -  27

 . 129- 128المرجع السابق، ص -  28

  أ التأسيسي كيف  الذات  أن إدوارد سعيد قد كشف في تحليله  لبناء  ن الخطاب الاستشراقي كان مشروعًا مزدوج الوظيفة: مشروعًا 

الغربية عبر تشويه وتهميش الآخر الشرقي، ومشروعًا لتسويغ الهيمنة الإمبريالية عبر تقديمها كمشروع حضاري، لقد كان هذا الخطاب  

الشرق في عين نفسه أيضًا، مما سهّل عملية استلابه أداة قوية لم تشُوّه صورة الشرق في عيون الغرب فحسب، بل ساهمت في تشويه  

 سياسياً وثقافياً، وأسّس لعلاقة غير متكافئة لا تزال آثارها ماثلة حتى يومنا هذا.

 . 95- 94ادوارد سعيد، الاستشراق، ص  -  29

 . 104المرجع السابق، ص -  30



 

113 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

عسكرياً فحسب، بل سعى إلى "إعادة تشكيله" معرفياً ورمزياً، ليصبح احتلاله مسألة حتمية تعكس التفوق  

 . (31) الغربي

يرى ادوارد سعيد إلى أن المدارس الاستشراقية الغربية لعبت دور الوسيط الأيديولوجي الذي مكّن 

ث الشرق  على  الهيمنة  لجوانبه  من  جديد  تصور  وإنتاج  الذاتية  الغرب  هوية  تضخيم  مع  وسياسياً،  قافياً 

الحضارية عبر إسقاط نقيضه الشرقي، فقد وظّف الغرب مقولة "المعرفة قوة" لصالحه، حيث تمكن من  

 الإلمام الكامل بالشؤون الشرقية وخفاياها الظاهرة والخفية، هكذا لعب الاستشراق دوراً مركزياً في تسهيل

الاستعمار   مشاريع  مع  يتناسب  بما  إطاره  وأعاد  الشرق  صورة  شوه  حيث  والثقافية،  السياسية  السيطرة 

 والاستغلال الغربي. 

 

 مواجهه التشويه الثقافي  فيدور المثقفين والمؤسسات العربية  

التشويه   لموجة  التصدي  في  محوريًا  دورًا  العربية  الثقافية  والمؤسسات  المثقفون  الثقافي  لعب 

المتزايدة التي أفرزها العصر الرقمي وخطاب الاستشراق المتجدد هذا الجهد ليس محض رد فعل، بل هو 

والتلاعبات   الحقائق  بين  التمييز  على  قادر  ومتماسك،  مستنير  جمعي  وعي  لتأسيس  متكامل  مشروع 

عبر تنتشر  التي  المشوهة  السرديات  تفكيك  مسؤولية  المثقفون  يتحمل  الرقمية    المعلوماتية  المنصات 

والإعلامية، والتي تسعى لتقديم صور نمطية قد تفُاقم من سوء الفهم المتبادل تجاه الهوية العربية والإسلامية،  

في عصر العولمة والثقافية يتجاوز دور المثقف مجرد التحليل إلى ممارسة نقدية عميقة هدفه الكشف عن 

لدخيلة والتي غالبًا ما تتسلل عبر قنوات ناعمة مثل الترفيه  مواطن القوة والضعف في الخطابات الثقافية وا

لإيجاد  بالسعي  بل  الأخر  برفض  ليس  ألجمعي  والوعي  للهوية  حارسًا  يكون  أن  عليه  يتوجب  والتسويق 

نهجًا استباقي  الدور  الهوية، يتطلب هذا  الذات وتمنع ذوبان  مساحات إنسانية مشتركة تعزز التصالح مع 

فاع إلى الإنتاج الفاعل لمحتوى ثقافي رقمي يديل يجب على المثقفين الدخول بقوة إلى وإبداعي يتعدى الد 

العالم الرقمي عبر إنتاج أفلام وثائقية، وكتابة مقالات، وإنشاء منصات تواصل تقدم سرديات أصيلة تجسد 

ثقافي مشترك،   التنوع الحضاري العربي والإسلامي لا بد أن يدعم هذا جهد تعاون إقليمي لخلق مظلة حوار

متاحف   رقميه  )مكتبات  والإسلامي  العربي  التراث  رقمنه  على  التركيز  يجب  المؤسسات  صعيد  وعلى 

افتراضية( لحفظ ذاكرة الأمة وإتاحتها للجمهور العالمي، كما يجب دعم المواهب الناشئة وتأهيلها لإنتاج  

 محتوى عالي الجودة ينافس في الساحة الرقمية ويعكس روح المجتمع.

إن المؤسسات الثقافية تمثل القاعدة المنظمة لأي جهد جماعي ومستدام لمواجهة التشويه الثقافي،  

بينما يظل تأثير المثقف الفردي محدوداً، تستطيع تلك المؤسسات توفير بيئة دعم متكاملة للحفاظ على التراث 

ظ الماضي فقط، بل تشمل  ونشره بطرق مبتكرة تتناسب مع الأجيال الصاعدة مهمتها لا تقتصر على حف

أيضًا المساهمة في بناء المستقبل من خلال إنتاج يعكس القيم الأصيلة ويحمي النسيج الثقافي من التفكك الذي  

 .(32)  تستهدفه تيارات التشويه المستمر

 

 الخاتمة

 تشمل الخاتمة على عده جوانب وهي: 

 اهم النتائج

ة، بل هو ظاهرة معقدة ارتبطت تاريخيًا بالسياقات السياسية  الاستشراق ليس مجرد دراسة أكاديمية محايد   -  1

والاستعمارية، حيث تم توظيفه كأداة لإنتاج معرفة تتماشى مع مصالح الهيمنة الغربية على الشرق وتبرير 

 المشاريع الإمبريالية. 

 
 . 245المرجع السابق، ص  -  31

الوطنية"، سلسلة كتب الوعي العربي، تأليف مجموعة باحثين، مجلة مجتمع تربية عمل،    دور المؤسسات الثقافية في حماية الهوية  -   32

تيزي وزو كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية مخبر  - (، الناشر جامعة مولود معمري2022ديسمبر/كانون الأول    31)  2، العدد  7المجلد  

 . 89مجتمع تربية عمل ص 



 

114 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

صورة نمطية    ترك الاستشراق أثرًا عميقًا ومستمرًا في تشويه الهوية العربية، حيث ساهم في ترسيخ  -  2

ل التراث العربي  كـ  للعرب والمسلمين   "آخر" منغلق ومتخلف، مما أضعف الثقة الذاتية لدى العرب وحوَّ

 إلى مجرد ناقل سلبي للحضارات الأخرى.

تتجلى بوضوح في الخطاب الاستشراقي،   –كما يطرحها ميشيل فوكو    –العلاقة بين المعرفة والسلطة    -  3

حيث استخُدمت المعرفة المنتجة عن الشرق كأداة لتعزيز السيطرة الثقافية والسياسية، مما يجعل "الحقيقة"  

 حول الشرق نتاجًا لعلاقات قوة وليست انعكاسًا موضوعياً للواقع.

سائل الإعلام الغربية المعاصرة تستمر في إنتاج خطاب استشراقي حديث، من خلال تركيزها على  و  -  4

الصراعات والعنف في الشرق الأوسط وتجاهل التطورات الإيجابية، مما يعيد إنتاج الصور النمطية ويعمق  

 الفجوة الثقافية بين الغرب والشرق.

كما في أعمال طه حسين ومحمد   –نهضوية عربية نقدية مواجهة التشويه الاستشراقي تتطلب مشاريع   -  5

بمناهج    –عبده وإدوارد سعيد   التاريخ  التقليد الأعمى، وإعادة كتابة  العربي من  العقل  تعتمد على تحرير 

نقدية، وإنتاج خطاب ثقافي بديل يعكس التنوع والحضارة العربية الحقيقية، مع الاستفادة من الأدوات الرقمية 

 لثقافية لنشر الوعي والهوية الأصيلة. والمؤسسات ا

 

 اهم التوصيات  

تعزيز الدراسات النقدية للاستشراق وتفكيك خطابه وتشجيع الأكاديميين والباحثين العرب على إنتاج    -  1

 . دراسات تعُيد قراءة التراث الاستشراقي، وتكشف عن تحيزاته الأيديولوجية

العصر الرقمي عبر إنتاج محتوى ثقافي عربي أصيل ينافس  مواجهة التشويه الإعلامي والمعرفي في    -  2

 الخطابات النمطية السائدة. 

 إصلاح المناهج التعليمية وتعزيز الوعي النقدي لدى الأجيال الجديدة. - 3

تعزيز الحوار الثقافي المتوازن مع الغرب، اى تجاوز منطق الصراع والصورة النمطية المتبادلة بين   -  4

 لسعي نحو حوار ثقافي يعترف بالآخر دون ذوبان أو انغلاق."نحن" و"هم"، وا

Compliance with ethical standards 

Disclosure of conflict of interest 

The author(s) declare that they have no conflict of interest. 

 قائمة المصادر والمراجع 

 .2004، 4، ط1مجمع اللغة العربية، بالقاهرة، جإبراهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط،   .1

 ابري، المستشرقون البريطانيون، ترجمة محمد الدسوقي، )د.ط(، )د.ت(، لندن.   .2

 (. 2009أحمد بن حامد زهران، العولمة وتحدي الهوية، دار المعرفة الجامعية، ألإسكندرية )  .3

 .1980 –المعارف، القاهرة احمد سمالوفتش، فلسفة الاستشراق، دار   .4

ادوارد سعيد الاستشراق، )كمال أبو ديب، مترجم(، بيروت مؤسسة الأبحاث العربية، )نشُر الأصل بالإنجليزية عام   .5

1978.) 

 (. 1984ثروت عكاشة، الإمبريالية والإعلام، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، )  .6

 الثقافية في حماية الهوية الوطنية"، سلسلة كتب الوعي العربي، تأليف مجموعة باحثين.دور المؤسسات   .7

رودى بارت، الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية )المستشرقون الألمان منذ تيدور نولدكه( ترجمة   .8

 مصطفى ماهر، دار الكتاب العربي، القاهرة.  

 .2005سلطة المعرفة الطبعة الأولى، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت   سامي شريف "ميشيل فوكو:  .9

صالح محمد حسن الاشرف، الاستشراق: مفهومه وأثاره، ار النشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية    .10

 ه.  1438الشريعة، المملكة العربية السعودية، 

 ر المعارف، القاهرة.طه حسين، مستقبل الثقافة في مصر، دا  .11

( مركز  2005، )2عبد العزيز الدوري، تأريخ التاريخ: اتجاهاته ومصادره في العصر الإسلامي، بيروت، ط   .12

 دراسات الوحدة العربية. 

 . 1عبد العزيز العيادي، ميشال فوكو، المعرفة والسلطة، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط   .13

هاب المسيري، صورة العرب في الإعلام الغربي: دراسة في تحليل الخطاب، القاهرة، دار الشروق،  عبد الو  .14

(2005 .) 



 

115 | (AJASHSS): Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions 

 of the Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 ، )د. ت. 2على نملة، الاستشراق في الادبيات العربية، العربية للنشر والتوزيع، ط  .15

 هـ. 1414لسان العرب، ابن منظور الأنصاري، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة الثالثة   .16

 محمد البهي، الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، دار الفكر، القاهرة.   .17

 .1996محمد عابد الجابري، "المعرفة والسلطة"، الطبعة الرابعة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  .18

 (.1994جع الأمريكية، القاهرة: دار الشروق، )محمد عبد الوهاب نقد الخطاب الاستشراقي: الصورة العربية في المرا  .19

 .1997محمد عمارة، تيارات الفكر الإسلامي، دار الشروق، القاهرة،   .20

 (.1982محمد محمد حسين، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية )  .21

 الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، القاهرة، دار المعارف.محمود حمدي زقزوق،   .22

 .3نجيب العقيقى، المستشرقون، دار المعارف، القاهرة، ج  .23

 . 1990ميشيل فوكو المراقبة والعقاب، ترجمة علي مقلد، دار الطليعة، بيروت،   .24
 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of 

the individual author(s) and contributor(s) and not of AJASHSS and/or the editor(s). AJASHSS and/or the 

editor(s) disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, 

instructions, or products referred to in the content. 


